


Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin
Dayanakları
Ekim Arbatlı          

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine
Karşı Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu
Batuhan Eren

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 
Mete Kaan Kaynar

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme
Barış Özüdoğru

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde:
Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları
Deniz Ay ve Coşku Çelik

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi ve
Sosyalist Siyaset
Meltem Kolgazi

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne
Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek
İçin Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ Hasözbe

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı
Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025, Eskişehir

İÇİNDEKİLER Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

03

04

05

11

14

19

31

38

70

45

50

56

61

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

04

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

05

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

06

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

07

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

08

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

09

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

10

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

11

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

12

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

13

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

14

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

15

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

16

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

17

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

18

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

19

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

20

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

21

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

22

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

23

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

24

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

25

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

26

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

27

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

28

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

29

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

30

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

31

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

32

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

33

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

34

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

35

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

36

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

37

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

38

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

39

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

40

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

41

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

42

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

43

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

44

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.

 Kaynakça
[1] Onur Karahanoğulları, “Marksizm ve Hukuk”, Ankara Üniversitesi SBF Dergisi, C. LVII, No. 2, 2002, s. 67.

[2] Aktaran A.e., s. 77.

[3] A.e., s. 78.

[4] Aktaran A.e., s. 78.

[5] Can Soyer, Marksizm ve Siyaset, Yordam Kitap, İstanbul, 2020, s. 116-117. Devamla, Soyer’e göre, Marksizm 
ekonomik determinizmle itham edilmesine karşın, bütün hayatın ekonomikleştirilmesine ve meta mübadelesi 
üzerinden okunmasına dayanan liberalizm, ekonomik determinist bir bakış açısını tez olarak ortaya koymaktadır. 
(Soyer, a.g.e., s. 121)

[6] Friedrich Engels, “Conrad Schmitt’e Mektup”, Din Üzerine içinde, çev. Kaya Güvenç, 5.bs, Sol Yayınları, Ankara, 
2013, s. 262.

[7] A.e., s. 262-263.

[8] Costas Douzinas, “İnsan Hakları Üzerine Yedi Tez”, çev. Cevher Elgin,  
https://elestirelhukuk.com/ceviri/insan-haklari-uzerine-yedi-tez/ adresinden 21.06.2025 tarihinde erişildi.

[9] A.e.

[10] Eugen Ehrlich, Hukuk Sosyolojisinin Temel İlkeleri, çev. Artun Mimar, İstanbul, Pinhan Yayıncılık, 2019.

[11] Alper Çavuşoğlu, “Yaşayan Hukuk Kavramının Bourdieu Sosyolojisi Bağlamında Hukuk-Politik Eleştirisi”, Yüksek 
Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi, İstanbul, 2024, s. 166, 177.

[12] Pablo Ciocchini, Stefanie Khoury, “Gramsci Gibi Düşünmek: Gramsci ve Hukuk Üzerine Düşünceler”, çev. 
Serdar Ünver, Hukuk ve Marksizm Rehberi, ed. Paul O’Connell, Umut Özsu, Türkçe ed. Kasım Akbaş, Ertuğrul Uzun, 
Zoe Kitap, İstanbul, 2024, s. 156.

[13] A.e., s. 162.

[14] Ehrlich, a.g.e., s. 64-65, 70.

[15] Onur Karahanoğulları, “Paşukanis ve Sönümlenmeci Hukuk Kuramı”, 
https://www.hukukpolitik.com.tr/2016/11/02/pasukanis-sonumlenmeci-hukuk-kurami/ adresinden 22.06.2025 
tarihinde erişildi.

 



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

45

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

46

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

47

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

48

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

49

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

50

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

51

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

52

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

53

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

54

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

55

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

56

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

57

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

58

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

59

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

60

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

61

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

62

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

63

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

64

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

65

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

66

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

67

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

68

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

69

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

70

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

71

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

72

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

73

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

74

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

75

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

76

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

77

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

78

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

79

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

80

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

81

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

82

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.

•TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ

83



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.



Sunuş
TİP Bilim Kurulu Yürütmesi

Elinizdeki seçki, Türkiye İşçi Partisi (TİP) Bilim Kurulu’nun 19-20 Nisan 2025’te Eskişehir’de 
düzenlediği Türkiye ve Dünya Siyasetinde Güncel Dinamikler ve Sosyalist Siyaset” başlıklı 
çalıştayda yapılan 22 sunum arasından “tam metin” halinde ulaştırılmış 10 yazıyı içeriyor. 

TİP’in kuruluşu ile yaşıt olan Bilim Kurulu ondan fazla ülke, yirmiden fazla şehre dağılmış 
125 üyesiyle çalışmalarını çoğu kez online platformlarda sürdürürken 2025’le birlikte yıllık 
yüz yüze çalıştay ve konferanslara ağırlık vermeye başladı. 19-20 Nisan tarihlerinde 
gerçekleşen Bilim Kurulu Eskişehir Çalıştayı bu bakımdan bizim için önemli bir adımdı: 
İtalya, İsviçre, Belçika, Rusya gibi ülkelerden, İstanbul, Ankara İzmir, Şanlıurfa gibi farklı 
şehirlerden gelen dokasanın üzerinde katılımcı Türkiye ve dünya siyasetine ilişkin önemli 
tartışma başlıklarında, uzman sunumlarını dinledi, fikri katkısını sundu ve yeni dönem 
çalışmalarına dair kolektif bir çerçeve çıkardı. Yapılan sunumların içeriklerini yansıtan özet 
kitapçığını tam metinlerin ardından, seçkinin en sonunda bulabilirsiniz. 

Farklı ülke ve şehirler, ve disiplinlerden insanların akademik olanla politik olanı organik bir 
bütünlükle kavradıkları, yansıttıkları ve en önemlisi yoldaşça bir dinlemenin nasıl büyük bir 
fikri zenginliğe alan açtığının deneyimlendiği çalıştayın iki günlük programında 10 
oturumda 22 sunum gerçekleştirildi. Çalıştayda sunumlar kısa ve odaklı, katkılar ise 
genişçe bir zaman diliminde alındı. Konu ne olursa olsun farklı disiplinlerden uzmanların 
birbirinden öğrenecekleri ve birbirine katacakları ne çok şey olduğunu görmeyi sağlayan 
bu katılımcı/etkileşimli tarzın önümüzdeki çalıştaylar da sürdürülmesi düşünülüyor.  Keza, 
çalıştayda bir araya gelen farklı uzmanlıkların, kendi sınırlarına kapanmak yerine insanlığın 
ve dünyanın geleceğine dair ortak bir ideolojik zeminde buluşması, bu buluşmanın 
amacını tüm açıklığıyla ortaya koymaktadır. Uzmanlıklarımız ve bilgilerimiz daha adil, eşit 
ve özgür bir ülke hedefine odaklandığı ölçüde fikirlerin de kollektivize olması hiç zor 
olmadı.

Çalıştay; Türkiye ve dünya siyasetindeki güncel dinamiklere ilişkin kritik tespitlerin 
yapıldığı açılış oturumunu takiben İktisadi eğilimler, tarım ve gıda sorunu, sosyal 
politikalar, sınıf siyaseti, yargı ve hukuk,kültür, sanat ve spor, sağlık politikaları, göç, 
patriarkal kapitalizm, Kürt sorunu, yapay zeka ve etik gibi bir dizi başlıkta yapılan 
sunumlar ve bunları takip eden kolektif tartışmalarla yol aldı.

Önümüzdeki dönemde Bilim Kurulu faaliyetlerine ilişkin öneri ve tartışmaların somut 
çıktılarının yanı sıra, çalıştayın belki de en önemli kazanımı, yüz yüze bir araya gelmenin 
yarattığı eşsiz yoldaşlık duygusunun ve birlikte düşünme ile üretmenin zenginliğinin 
doğrudan deneyimlenmiş olmasıydı. Bugüne kadar görece daha az ele alınan 
biyoçeşitlilik, kuraklık ve kooperatifçilik deneyimleri gibi başlıklara daha fazla yoğunlaşma; 
kamucu sağlık siyaseti ve sosyalist bir ekonomi programı gibi alanların ise hem içerik 
olarak detaylandırılması hem de ideolojik düzeyde ülke ve toplum gündemine taşınması 
yönünde güçlü eğilimler ortaya çıktı. Ayrıca, yakın dönemde “yurt hakkı/yurttaşlık 
mücadelesi” gibi başlıklarda üyelere ve topluma açık etkinliklerin düzenlenmesi, çalıştay 
boyunca sıklıkla dile getirilen ve altı çizilen bir talep olarak gündeme geldi. Çalıştay, 
toplumsal cinsiyet ve aile tartışmalarından iletişim, kültür-sanat, spor, hukuk, turizm, enerji 
ve eğitim politikalarına kadar geniş bir yelpazede bugüne dek yürütülen çalışmaların daha 
etkin biçimde toplumsallaştırılması gereğini de ortaklaşa görmeyi mümkün kılmıştır.

İktidarın üniversitelere diz çöktürmeye çalıştığı günümüz koşullarında TİP Bilim Kurulu 
çalıştayı farklı disiplinlerin, farklı bakış açılarının yoldaşça etkileşiminden çıkan fikrin ve 
siyasetin daha etkili ve daha etkileyici olabileceğini görmek bakımından da eşsiz bir 
deneyim sundu.

Günümüzde Sağ ve Faşizm: Dünya ve Türkiye 
Cenk Saraçoğlu

Faşizm ve faşistleşme kavramlarını temel almak bugünkü dünyanın ve Türkiye’nin 
gidişatını kavrayabilmek ve siyasal stratejimizi belirlemek açısından ne derece anlamlıdır? 
Trump’ın ikinci döneminin başlamasıyla ortaya çıkan gelişmeler, örneğin,  ABD Yüksek 
Mahkemesi'nin Trump'ın mutlak dokunulmazlık iddiasını kısmen tanıması,  gözaltı 
kamplarının genişletilmesi, göçmenlere yönelik av yasalarıibu sorunun yanıtını daha net 
bir şekilde verebileceğimiz bazı sonuçlar doğuruyor. Faşizm, bugün dünyadaki genel 
eğilimlerin ana hatlarını ortaya koymak ve bu eğilimlerin ülkeler ölçeğindeki farklı 
görünümlerini tahlil etmek açısından doğru bir başlangıç noktasıdır.

Bugün dünya bir faşistleşme sürecinden geçmektedir; Türkiye bu faşistleşme sürecini 
uzun zamandır kendi toplumsal dinamikleri içinde özel bir şekilde 
yaşamaktadır. Macaristan’da Orbán’ın “illiberal demokrasi” adı altında medya, akademi ve 
yargıyı tekeline alması; Hindistan’da Modi’nin Müslüman azınlığa yönelik açık şiddeti 
meşrulaştıran söylemleri; İtalya’da Meloni’nin göçmen karşıtı politikaları bu sürecin küresel 
yansımalarıdır. Ve fakat bugün dünyanın içinden geçmekte olan faşistleşme süreci düz bir 
çizgi üzerinde, pürüzsüz ve yeknesak bir şekilde ilerlememektedir Gerek küresel ölçekte 
gerekse de tek tek ülkeler düzeyinde yarattığı yıkımın yerini alabilecek sürdürülebilir bir 
toplum ve yönetim düzeni inşa edememekte ve sürdürdüğü baskıya rağmen toplum 
içerisinden gelen meydan okumaları önleyememektedir. Türkiye’de 19 Mart süreci ve 
akabinde ortaya çıkan halk hareketi de bu bağlamda faşistleşme sürecinin çelişkilerine ve 
onu püskürtebilme olanaklarına dair önemli bir örnek olarak öne çıkmaktadır.

Faşizmi Tanımlama Sorunu

Bugünkü dünya halinin faşizm ya da faşistleşme kavramları temelinde ele alınmasının ne 
derece doğru olacağı özellikle sol düşünce dünyasında epey süredir tartışılıyor. Bu 
tartışmalarda ağırlıklı olarak iki savaş arasında faşist hareketlerin ve bu dönemde Nazi 
Almanya’sı ve Mussolini İtalya’sında ortaya çıkan faşist rejimlerin özellikleri ile bugünün 
dünyası arasındaki benzerliklere ve farklılıklara odaklanılıyor. Benzerliklerin varlığında bir 
faşistleşme sürecinden geçilmekte olduğuna dair önermeyi olumlama, farklılıkların olduğu 
yerde de bu önermeyi yersiz bulmak arasında kalınıyor. Örneğin, bugün faşizm 
tartışmasını gündemimize sokan hareketlerin ve siyasal iktidarların benimsedikleri 
ırkçı/milliyetçi retoriği göz önüne alanlar için faşizm saptaması makul gözükebilirken, 
diğer yandan iki savaş arası dönemde olduğu gibi faşist partiye organik olarak bağlı sokak 
terörü uygulayan paramiliter çetelerin pek ortalıkta görünmemesini, toplu katliamların 
yaşanmaması veri alındığında faşizm belirlemesi karşısında şüphe duyulabiliyor. Ya da 
iktidarı ele geçiren bu sağ partilerin toplumsal muhalefeti baskı altına almaya yönelik bir 
rejim inşa etmekte olduklarından yola çıkarak faşizm saptamasına meyledilirken, halen 
seçimlerin yapılıyor oluşu, parlamentoların varlığı ve insanların dijital medyada halen 
seslerini çıkarabilmelerine bakarak bir faşizm döneminden geçmekte olduğumuz tezinden 
uzaklışılıyor, ve illiberal demokrasi, rekabetçi otoriterlik gibi kavramların cazibesine 
kapılınabiliyor.

edilebilir bir biçime sokamayan bir dengeye yerleştiremeyen bir küresel düzen krizi. 
Faşizm, sermaye sınıfı içerisinde bu krizleri tam gaza basarak (accelerationism), sermaye 
tahakkümünün ve emeğe/doğaya yönelik saldırının önündeki toplumsal/ideolojik 
engelleri yıkıcı bir saldırıyla yıkma arayışına denk düşüyor bugün. Yani bu kriz karşısında 
kapitalizmin ortadan kaldırılmasını bırakın, frenlenmesi gerektiğine dair herhangi bir 
arayışının, kamucu/toplumcu bir direnç potansiyelinin toplumsal zeminini tamamen 
ortadan kaldırmaya yönelik karşı-devrimci bir saldırı ile karşı karşıyayız bugün. 

Bu açıdan günümüz faşizminin sınıfsal kökleri, kapitalist talanın hiçbir engelle 
karşılaşmadan, tam bir “özgürlük” içerisinde sürdürülmesini isteyen sermaye gruplarında 
aranmalıdır. Bu gruplar, insanlığın gezegendeki varlığını sürdürülemez hale getiren 
yıkımların farkında olsalar bile, aynı talanı devam ettirme konusunda ısrarcıdırlar. Bu 
kökler, bir yerde Elon Musk’ın Trump’a verdiği destekle kendisini gösteriyorsa, başka pek 
çok yerde kendi ülkelerindeki despot liderlerle içi dışlı olan yağmacı iş insanlarında açığa 
vurur.

Karşı Devrim Püskürtülebilir mi?

Faşistleşme süreçlerinin belki de en temel paradoksu ona zemin hazırlayan organik kriz 
halinin aynı zamanda kapitalizmi aşmaya yönelik sahici bir devrimci potansiyeli de 
içerisinde barındırımasıdır. Faşistleşme sürecinin baskının dozunu sürekli artırmak 
zorunda olması, şiddetini kesintisiz ve arttırarak sürdürmeye yazgılı olması da bu 
yüzdendir. Zira faşistleşme süreci sermayenin emeğe ve doğaya saldırısının önündeki 
sınırları kaldırdığı oranda vaadinin aksine sınıfsal çelişkileri daha da keskinleştirir; bu ise 
hem ideolojik hem de militer teyakkuzun dozunun artmasını zorunlu kılar. Faşistleşme 
süreci bu yüzden kitle desteğini veya toplumun genelindeki pasif onayı tüm çelişkilerine 
ve kofluğuna rağmen korumak gereksinimi içerisindedir; ve bu yüzden de sınır tanımaz 
şiddetinin oluşturduğu azametli görünümüne zıt sürekli şiddetle telafi edilmesi gereken 
bir kırılganlığı içerisinde barındırır. İşte tam da bu paradoks faşistleşme sürecinin hem 
önlenebilirliğine hem de bunun nasıl mümkün olabileceğine dair bazı ipuçları sunar. 

Önlenebilir Karşı-Devrim

Faşistleşmenin, kapitalist krize karşı ortaya çıkabilecek ileri halk dinamiklerinin tümüne 
yönelik bir saldırıyı içerdiği düşünüldüğünde elbette, onun püskürtülmesinin önkoşulu bu 
dinamikleri barındıran toplumsal blokların ve onların örgütlü temsilcilerinin ortak bir 
direniş ekseninde birleştirilmesidir. Öte yandan, faşizme karşı mücadelenin her tarihsel 
dönem için geçerli olmazsa olmazı olan bu cepheleşme faşistleşme sürecinin hızını 
kesmeyi mümkün kılabilecek olsa da tamamen püskürtülmesini garanti altına almaz. 
Önemli olan yalnızca halihazırda politik olarak aktif bir direniş konumunda olan kesimlerin 
birliğini oluşturan cephenin kararlılığını, direngenliğini arttırması değildir. Aynı zamanda 
faşistleşme sürecinin en kırılgan noktası, aşil topuğu olan toplumsal onayı kesintiye 
uğratacak pratik ve ideolojik girdilerde bulunabilmektir. Bu pratik ve ideolojik girdiler tam 
da faşistleşmenin güç ve taban kazanmasına zemin hazırlayan toplum içerisindeki 
sıkışmışlığa, umutsuzluğa ve yalnızlaşmaya karşı mevcut anın sorunlarını hep birlikte 
aşmaya yönelik bir birlik projesinin inşasını ve bunu gerçekleştirecek bir kurucu iradenin 
belirginleştirilmesini hedeflediği oranda başarılı olabilir. Faşizme karşı direniş, yalnızca 
onun şiddetine karşı savunmacı direnişi değil, neoliberalizmin yarattığı yıkım karşısında 
ortak bir bütünün parçası olma hissiyatını yitirmiş insanlara gerçekten de ait ve güvende 
hissedecekleri bir toplumsal birlik ufkunu sunmayı da içermek durumundadır. Aksi durum 
düzen siyasetine ve onun kurumlarına güveni kalmamış, belirsizlik hali karşısında bir 
“derleyici ve toparlayıcı” irade arayışı içerisindeki kitleleri faşizmin “küllerinden yeniden 
doğmakta olan” bir milletin parçası olma daveti karşısında yalnız bırakmak anlamına gelir.

Yurt Hakkı Mücadelesi ve Anti-faşizm 

Burada bu mesele söz konusu “birlik” ufkunun hangi temelde inşa edileceği, onun 
tutkalının ne olacağı sorusudur. Akla hemen emek ekseni, “sınıfsal ortaklık” düşüncesi ve 
bir şiar olarak “ekmek kavgası” gelecektir. Fakat bu basit formül bugün bulunulan insanlık 
krizinin çok-katmanlılığı ve faşist şiddetinin çok-yönlülüğü karşısında ancak teorik bir 
netleşmenin konusu olabilir; belirli bir toplumsal formasyonun gerçek zaman-mekanında 
benimsenecek “birleştirici” bir siyasal strateji ile ikame edilemez. Zira, içerisinde bulunulan 
karşı-devrim süreci yalnızca aşırı sömürünün önündeki toplumsal engelleri birer birer 
ortadan kaldırarak emekçileri yoksulluğa mahkum etmekle kalmıyor, bunu mümkün 
kılmak üzere özgürlükler namına kazanılmış tüm değerlere ve sahalara saldırarak aynı 
zamanda toplumun geniş kesimlerini bir “varoluş” sorunuyla, kriziyle baş başa bırakıyor. 
Bu karşı-devrimci taaruz bir yandan emekçilerin sofrasına göz dikerken diğer yandan 
kadınların yaşamını, gençlerin yaratıcılığını ve geleceğini, ezilen halkların onurunu kıskaç 
altına alarak her birinin içerisinde yaşadıkları ve ürettikleri ülkeyi/toplumu şekillendirme 
iradelerini ellerinden alıyor.

Tüm bu karşı-devrimci saldırının, en temelde, sermayenin insanlığı sürüklediği krize 
rağmen bildiğini okumasını sağlamak üzere işlediği kesin olmakla birlikte, yarattığı ortak 
sonucu yalnızca sınıfsal bölüşüme bağlı olarak tarif etmek eksik kalır. Bu saldırı aynı 
zamanda insanların bir yere, bir topluluğa, bir geleceğe ait olma hissiyatlarını da örseleyen 
çok yönlü bir yurtsuzlaştırma süreci olarak işlemektedir. Faşistleşmenin tam da bu 
hissizleştirilmiş, yalnızlaştırılmış, korunmasızlaştırılmış toplumsallık üzerinde yükselmesi, 
onun kırılganlık noktalarından birini de açık eder: bu süreç, kendi karşı-devrimci birlik 
iddiasını toplumun dağılmış parçaları üzerinde kurmaya çalışmak zorundadır. Yani 
toplumun “bir arada olma” ihtiyacı, faşizmin ideolojik mayasını değilse bile, onun 
tutunabileceği zemini oluşturur.

Bu zemine müdahale etmenin, faşizmin ideolojik etkisini kırmanın yolu, yalnızca baskıya 
direnmekten değil, baskı karşısında dağılmış olan yurttaşların yeniden birbirine 
dokunabileceği bir ufuk ortaya koymaktan geçmektedir. Faşistleşme süreci 
parçalanmışlığı örgütlü bir biçimde seferber ederken, bu seferberliğe karşı yalnızca 
“demokrasi” çağrısıyla yanıt vermek yetersiz kalacaktır. Gereken şey, krizin içinden birlikte 
çıkma iradesini taşıyan kurucu bir siyasal tahayyül ve onu taşıyacak örgütlü bir siyasal 
iradedir.

Bu tahayyül, soyut bir “birlik” söylemiyle inşa edilemez. Faşizmin “geçmişi-yeniden inşa 
ederek bugünü dizayn etmek için seferber ettiği küllerinden yeniden doğacak “millet” 
mitine karşı anti-faşist direnişin tahayyülü toplumun bugünkü dağınık halini gelecekteki 
müşterek bir yurda dönüştürecek pratik ve ideolojik dayanaklara ve duygusal ortaklık 
zeminine sahip olmalıdır. Burada bu ideolojik dayanak ve duygusal ortak zemin siyasal 
süreçlerden dışlananların, sömürülenlerin, bastırılanların ve tehdit altında yaşayanların 
—kısacası yurtları ellerinden alınanların— kendi yurtlarını kurma arayışıdır; yani yurt hakkı 
talebidir.

Yurt hakkı, bu anlamda, yalnızca mekânsal bir yerleşim ya da formel bir yurttaşlık biçimi 
değil; insanların kendilerini ait hissettikleri, birbirlerine karşı sorumluluk duydukları ve 
müşterek geleceklere birlikte karar verdikleri bir toplumsallığın yeniden kuruluşudur. Bu 
hak temelindeki bir ortak mücadele faşistleşmenin bastırdığı siyasal ve duygusal bağları 
yeniden kuracak, insanları pasif bir onay konumundan çıkararak siyasal bir fail haline 
getirecek bir yeni siyasal zeminin temelini teşkil edebilir. Faşizmin “küllerinden doğan 
millet” mitine karşı, hep birlikte yurt haline gelecek bir ülke düşüncesi, yalnızca bir 
karşı-anlatı değil, aynı zamanda bir siyasal inşa programı olarak düşünüldüğünde anlam 
ve derinlik kazanabilir.  Yurt hakkı üzerinden verilen bir mücadele bugünkü faşistleşme 
sürecine karşı direnişe dahil olabilecek toplumsal blokları belirginleştirdiği gibi bu blokları 
egemen düzene karşı “halk” şemsiyesi altında bir kurucu irade olarak bütünleyecek bir 
zemini de bize sunabilir. 

Mülkiyetin Karşı Devrimi Olarak Faşizm

Tüm bu ikirciklilik bana kalırsa faşizmi kapitalizmle ve sınıf mücadelesi ile bağlantısı 
koparılmış belirli ayrıksı özelliklere ve niteliklere sahip, müstakil bir ideoloji ya da bir 
siyasal rejim olarak ele almaktan kaynaklanan, özellikle akademideki hakim bir 
“karşılaştırmalı siyaset” yaklaşımının yarattığı bir yanılgının ürünü. Bu eğilim, onun iki 
savaş arasındaki görünümlerinden yola çıkarak faşizm için bir asgari yeterlilikler listesi 
çıkarır – ki bu liste üzerinde de uzlaşılabilmiş değildir. Yani bir “faşist minimum” 
belirlemeye çalışır ve bu listedeki özelliklerin karşılanıp karşılanmadığına göre belirli bir 
zaman ve yerdeki siyasal eğilimlerin faşizm olarak adlandırılıp adlandırılmayacağına dair 
bir tartışma yürütülür. Bu liste bazen neredeyse modern siyasi tarihteki tüm 
otoriter/dışlayıcı devlet biçimlerini ve bunu besleyen ideolojik yönelimleri faşizm olarak 
görmeye yol açacak şekilde genel, ya da Nazizm haricinde hiçbir dönemi faşist olarak 
adlandıramayacağımız derecede spesifiktir.

Bu ikircikliğe ve buradan doğan kafa karışıklığına düşmemenin yolu Horkheimer’ın ünlü 
sözünü yeniden hatırlamayı gerektiriyor:  “Kapitalizmden söz etmek istemeyen, faşizm 
hakkında konuşmamalıdır”. Faşizm, ancak kapitalizmin kendi iç çelişki ve çatışmalarından 
doğar ve ancak onunla ilişkili bir şekilde anlaşılabilir. Fakat kapitalizm, faşizm değildir; ya 
da faşizm kapitalizmin her dönemini tanımlayabilecek bir kavram değildir. O bütüncül 
olarak sermaye sınıfının, ya da burjuvazinin hakim fraksiyonunun kendi yeniden üretim 
krizini aşmak üzere devreye soktuğu bir karşı-devrimci saldırıdır. 

Bu karşı devrimci saldırının yöneldiği güncel ve tarihsel olmak üzere iki odak 
bulunmaktadır. Faşistleşme süreci sermaye sınıfının içinde bulunduğu kriz karşısında 
eşitlikçi-özgürlükçü bir halk hareketinin temelini teşkil etmeye aday güncel kamusal 
zeminlere ve toplumsal/siyasal dinamiklere yönelik bir saldırıyı içerir.  Aynı zamanda 
faşizm, ezilenlerin mücadelelerle toplumsal düzenin bir parçası haline getirerek insanlığa 
mal ettiği eşitlikçi, özgürlükçü demokratik değerlerin ve bunların ifade edildiği kurumların 
içini boşaltmaya ve ardından da toplumsal/siyasal hayattan silmeye yönelik bir 
karşı-devrimci hamleyi içerir. Buradan ilerlersek faşizm, kapitalizmin belirli bir toplumsal 
formasyonda karşı karşıya kaldığı eş zamanlı olarak ortaya çıkan birikim rejimi krizini, 
uluslararası alanda ortaya çıkan paylaşım rekabetinin beraberinde getirdiği siyasal krizleri 
ve toplumun bütününde bir hegemonya inşa edememesine yol açan ideolojik yeniden 
üretim krizini, yani yaşadığı total ve organik kriz bağlamında devreye soktuğu güncel ve 
tarihsel ilerici dinamiklere yönelik taaruzdur; bunun başat bir eğilim haline gelmesidir. 
Faşizm; Markist düşünür Alberto Toscana’nın “Geç Faşizm” isimli kitabında Amerikalı 
Siyah hareketinin önderlerinden William Du Bois’in ondokuzuncu yüzyılın ikinci yarısında 
beyaz ırkçılığı için kullandığı çok basit ve çok manidar sözlerinden yola çıkarak 
çözümlediği gibi, “mülkiyetin karşı-devrimidir”.  

Faşizm, İdeoloji ve Kitle

Faşistleşmeye denk düşen karşı-devrim süreci yalnızca çıplak şiddetle ve toplumun 
sinidirilmesiyle sınırlı kalmaz; aynı zamanda toplumun geniş kesimlerini bu sürece aktif bir 
şekilde dahil etmeyi ya da en asgari düzeyde onların bu sürece hayırhah kalmasını 
amaçlayan özel bir ideolojik operasyon üzerinden işler. Bu noktada “mülkiyetin 
karşı-devrimi” ifadesinde özellikle “devrim” sözcüğüne dikkat çekmek gerekir. Faşizmin 
ayırt edici özelliği, sermayenin emeğe ve doğaya yönelik yeni kuşatmasını meşrulaştırmak 
için, daha önce bizzat sermaye birikiminin üzerinde yükseldiği hukuki ve siyasal düzeni 
“yozlaşmış” ve “millete yabancı” ilan ederek hedef tahtasına yerleştirmesidir. Bu yönüyle 
faşizm, mevcut düzeni hem ideolojik olarak mahkûm eder hem de onu parçalamaya 
yönelen radikal bir siyasi müdahale biçimi geliştirir. Ancak bu müdahale, devrimci değil 
karşı-devrimcidir; çünkü tarihsel olarak işçi sınıfı ve halk güçleri tarafından kazanılmış 

toplumsal hak ve kurumların tasfiyesini amaçlar. Faşizmin bu karşı-devrimci radikalizmi, 
halkın sistemle kurduğu yabancılaşma duygusunu ve biriken öfkesini kendi ideolojik 
hedefleri doğrultusunda harekete geçirir: Sistemin meşruiyetini sorgulayan kitleleri, 
düzenin sınıfsal doğasına değil, onun görünüşteki temsilcilerine –elitlere, bürokratlara, “iç 
düşmanlara”– yönlendirerek, sermayenin yeniden yapılanmasını toplumsal rıza temelinde 
olanaklı kılmaya çalışır. 

Bu karşı-devrimci radikalizmin dayandığı ideolojik zemin, faşizmin kendine özgü bir tarih 
anlatısı ve kolektif kimlik kurgusu üretmesinde somutlaşır. Burada belirgin bir ideolojik 
konfigürasyon ortaya çıkar: tarihsel olarak üstün özelliklere sahip olduğu iddia edilen 
“millet”, bugün yozlaşmış elitler, yabancı etkiler ve içerideki “hain unsurlar” eliyle bir kriz 
ve yok oluş sürecine sürüklenmiştir. Bu çöküşün aşılabilmesi içinse, mevcut kurumların 
–hukuk, siyaset, medya, akademi gibi düzenin taşıyıcı yapılarının– yıkılması ve geçmişteki 
“altın çağ”ın, “milli” önderliğin rehberliğinde yeniden diriltilmesi gerektiği savunulur. 
Böylece faşizm, geçmişin mitolojik ihtişamını gelecekte yeniden kurma vaadiyle halkın 
desteğini seferber eden bir “küllerinden doğma” mitosuna yaslanır. 

Dahası, günümüz faşist hareketleri, solun tarihsel olarak sahip çıktığı bazı temel ideolojik 
temaları eklemleyerek onları karşı-devrimci bir hatta yeniden işlevselleştirir. Bu strateji, 
hem solun temsil iddialarını zayıflatmayı hem de onun toplumsal tabanına sızarak siyasal 
alanı yeniden kurmayı hedefler. Ortaya çıkan söylem, milliyetçi hamasetle cilalanmış sahte 
bir “anti-emperyalizm”, sermaye sınıfını aklayan ama geleneksel elitleri hedef gösteren bir 
“düzen karşıtlığı” ve yoksul emekçilere hitap ediyor gibi görünse de onları göçmenler, 
mülteciler ya da “içerideki “bozguncularla” karşı karşıya getiren bir tür sahte sınıf siyaseti 
biçiminde tezahür eder. Bu ideolojik süreç, yalnızca yukarıdan işletilen bir dönüşüm değil; 
seçim sandığında, dijital platformlardaki organize zorbalıkta ve yer yer sokak şiddetinde 
somutlaşan, aktif bir toplumsal taban tarafından da taşınır.

Faşizmle ilişkilendirilen ideolojik kodlar, yönetim biçimleri ve şiddet teknikleri standart 
değildir. Tüm bunlar karşı-devrimci saldırının kapitalizmin içinde bulunulan dönemindeki 
genel kriz eğilimleri, bu krizlerin her bir ülke ölçeğinde aldığı somut biçimler, yani 
toplumsal formasyonun bütünü tarafından dolayımlanır; onlar tarafından “üst belirlenir” 
ve farklı biçimler alabilir. Faşizm, “mülkiyetin karşı-devrimini” belirli bir yer ve zamanda 
hangi araçlar mümkün kılıyorsa ona göre somut ve farklı biçimler içerisinde kendisini 
gösterebilir. 

Örneğin, 1930’ların faşizminde paramiliter çetelerin sokak şiddeti merkezî bir rol oynarken, 
bugün bu işlev  polisin militarize edilmesi,  siber gözetim  ve  yargısal baskı  ile yer 
değiştirmiştir. Toplu katliamlar gaz odalarında değil,  Akdeniz’de göçmen botlarının 
batırılmasında, Filistin’de soykırım politikalarında veya Türkiye’de olduğu gibi muhalefet 
üzerinde uygulanan düşman hukukunu andıran uygulamalarda kendini gösterir.

Yirmibirinci Yüzyılda Faşizm

Bugün dünya kapitalizmi bu söz konusu karşı-devrime yol açan ve bir türlü dinmeyen bir 
bütüncül kriz döneminden geçiyor. Bu krizi öncekilerden farklı kılan şey kapitalizmin bu 
son krizinin insanın gezegendeki varlığını neredeyse mümkün kılmayacak derecede yıkıcı 
olması. Ortaya çıkan ekolojik yıkımı kontrol edebilmenin ancak sermaye düzeninin 
temellerini sorgulamakla mümkün olması, bunun yarattığı ekolojik kriz; derinleşen 
toplumsal eşitsizliklerin ve yoksulluğun yarattığı sonuçları yönetememekten kaynaklanan 
toplumsal kriz; sürdürülebilir, sistemli, kurumsallaşmış ve rıza üretmeyi mümkün kılacak 
bir birikim modeli inşa edememekten kaynaklanan ekonomik kriz; tüm bunların yarattığı 
sonuçlar karşısında ortaya çıkan itirazları, talepleri ve huzursuzlukları sistem içinde 
soğurması beklenen kurumların işlemezliğinden kaynaklı siyasal kriz; toplumun 
tamamında kuşatıcı bir rıza üretebilecek sistem içi baskın bir ideolojik formasyon 
geliştirememekten kaynaklı ideolojik kriz; ve uluslararası rekabeti öngörülebilir ve idare 

yaklaşık %40’ı için bir numaralı yabancı kaynak konumundaydı; bunu yaklaşık %30 ile 
Kanada takip ediyordu. 2018’e gelindiğinde ise, ABD imalat sektörlerinin %90’ından 
fazlasında (özellikle de tekstil, motorlu taşıtlar, elektrikli ekipman sektörlerinde) en önemli 
yabancı tedarikçi artık Çin’di. 

Bu durumda dahi mevcut küresel düzenin devamı, kuşkusuz bir süre daha askeri güç 
kullanarak sağlanabilirdi. Ama Çin’in beklenenden hızlı büyümesi ve yüksek teknolojide 
rekabetçi hale gelmesiyle, ABD askeri tekeli de sarsılmaya başladı. Bugün Amerikan askeri 
sanayisinin devamı için gerekli olan (nadir toprak elementleri, ileri teknoloji yarı iletkenler, 
manyetik malzemeler ve batarya bileşenleri gibi) kritik girdilerin tedariki de büyük ölçüde 
Çin’in kontrolünde. Özellikle nadir toprak elementleri konusunda, dünya çapındaki cevher 
çıkarımının %70’ini ve işlemesinin %90’ını elinde tutuyor. Bu durumda, ağır sanayi ve 
teknolojik imalat gibi alanların artık ‘küresel iş bölümü’ne bırakılamayacağı da netleşiyor.

ABD'nin özellikle Trump önderliğinde iyice belirginleşen yeni dönem emperyal stratejisi, 
artan küresel rekabet karşısında kendi hegemonik konumunu koruma ve yeniden üretme 
çabası olarak görülebilir. Korumacı ve izolasyonist politikaların, böyle kriz dönemlerini 
aşmak için daha önce de kullandığı araçlar olduğunu biliyoruz. Bu strateji, devletin 
ekonomik rolünü artırdığı bir yeniden yapılanmayı gerektiriyor. Kritik önemdeki sektörler 
için kamu yatırımlarının artırılması ve yerli üretimin desteklenmesi gibi tedbirlerle ‘mali 
disiplin ve minimal devlet müdahalesi’ söyleminin yerini ‘yeniden sanayileşme için devlet 
desteği’ alıyor. Gümrük vergilerinin artması ve sınırların kapatılması gibi korumacı 
tedbirlerle birlikteyse ‘serbest küresel ticaret ve dolaşım’ miti terk ediliyor. Böylece 
neoliberal doktrinin temel ekonomik önermeleri de rafa kaldırılmış oluyor.

Türkiye’nin sistemdeki rolü ve olası riskler: Nasıl bir söylem geliştirebiliriz?

Son kırk yılda yaşanan teknolojik ilerlemeler hem hizmet sektöründe hem sanayide (rejim 
için rıza üretmesi beklenen) geleneksel “orta sınıf”ın uzun süredir varlığını sürdürdüğü pek 
çok iş kolunun daralmasına ya da yok olmasına yol açtı. Sermayenin serbest dolaşımının 
da etkisiyle, sanayi üretimi önce merkezden yarı-çevreye, oradan da daha ucuz emek 
arayışıyla çevre ülkelere kaydı. Fakat artık bu sanayi kollarında da makinalaşmanın 
etkisiyle iş gücüne olan ihtiyaç azalmış ve çevre ülkelerde rekabet artmış durumda. Buna 
tarım üretimini vuran iklim krizi ve birçok yerde devam eden sıcak savaşlar da eklenince, 
geniş coğrafyalarda artan hayatta kalma mücadelesi merkez ülkelere doğru kuvvetli bir 
uluslararası göç dalgasını tetikledi. Merkezde ve yarı-merkezdeyse, geleneksel ‘beyaz 
yakalı’ işlerinin bir kısmının daha yapay zeka ve benzeri teknolojilerin yaygınlaşmasıyla yok 
olacağını öngörebiliyoruz.

Bunların sonucunda, hem göçmen karşıtlığından beslenen milliyetçilik hız kazanıyor, hem 
de ekonomik korumacılığı ön plana çıkaran politikalara destek artıyor. Son on yılda, hem 
Avrupa’da hem de ABD’de yükselen milliyetçi dalganın dış politikaya ve küresel paylaşım 
savaşına yansımalarını izliyoruz. Donald Trump önderliğinde ABD’nin çizdiği ekonomik 
korumacı hattın yanı sıra, aynı zamanda dünyanın diğer diktatörleriyle işbirliğine belki de 
her zamankinden daha açık biçimde hazır olacağını görüyoruz. Tüm dünyada yükselen 
sağ siyaset ve faşizan pratikler de buna eklendiğinde, Türkiye de dahil birçok ülke için iç 
politikada daha da sertleşen otoriter koşullar yaratıyor. Bu otoriterleşme dalgasının 
önünde artık kurumlar yahut uluslararası normların değil, sadece halkın ve toplumsal 
muhalefetin kaldığını görüyoruz. Demokratik güçlerin ülke içindeki mücadele azmi ve 
kapasitesi, önümüzdeki dönemde dış politikadaki gücünü de belirleyecek.... Türkiye için 
öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına içeride alacağı 
çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul etmesi olur. İç 
siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün yıkıcı toplumsal 
sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek bölgesel çatışmalara 
Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye örneğinin de 

gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını körüklemesi şimdiye 
kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun Orta Doğu’nun 
başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

ABD’nin bölgeye dair planları arasında, Filistinlilerin Gazze’den çıkarılması ve mültecilerin 
Suriye gibi ülkelere yerleştirilmesi ve bölgenin yeniden inşası da dile getirildi. Bu süreçte, 
İsrail’in Suriye’deki bazı adımlarına karşılık olarak, Türkiye ile uzlaşma sağlanması da 
seçeneklerden biri. Görünen o ki, mevcut plan Türkiye ile İsrail’in ortaklaşması ve bu 
süreçte Filistin halkının varlığının bir pazarlık unsuru haline getirilmesi üzerine kuruluyor. 
Ancak Türkiye kamuoyunda, siyasi yelpazenin hangi ucunda olursa olsun, bu tür bir planın 
geniş bir kabul görmesi mümkün değil. Mevcut rejimin bu konuda ciddi bir toplumsal 
tepkiyle karşılaşacağı ortada. Özellikle sosyalistlerin, Filistin halkının haklarının 
savunulması ve adil bir çözüm için böyle bir anlaşmaya karşı güçlü ve kararlı bir cephe 
oluşturmaları büyük önem taşıyor. Bu noktada, hem toplumsal tepkinin diri tutulması hem 
de uluslararası dayanışmanın güçlendirilmesi, sosyalist hareketin öncelikleri arasında yer 
almalıdır.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de emperyal askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli. Bir yandan Türkiye’nin NATO’daki olası 
rolüne karşı çıkarken, diğer yandan da dünyada barış talebimizi daha yüksek sesle dile 
getirmemiz gerekiyor.

Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin savunulması gerekliliğine 
inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçıl siyaset söyleminin 
kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların çözümü için açık diplomasi ve uzlaşma 
yollarını tek seçenek olarak ortaya koymamız ve bunu dış politikadaki kırmızı çizgimiz 
olarak belirlememiz gerekir. Açık diplomasiden kasıt, bölgesel ilişkilerin gizli müzakere ve 
anlaşmalarla yürütülmesine de karşı çıkmaktır. Tüm bölge halklarının kaderini yakından 
ilgilendiren konuların, yine halkların hem kurumsal hem organik temsil organları nezdinde 
tartışmaya açılması ve demokratik yollarla karara bağlanması, temel bir dış politika ilkesi 
olarak da benimsenmelidir.

İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi 
hem ABD’nin hem de Avrupa Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz 
gereken bir süreçteyiz. Ülkenin egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası 
anlaşmanın ve askeri ittifakın karşısında yer aldığımızı ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması 
dışındaki herhangi bir amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yinelemek gerekir. Bununla 
beraber, yapılacak herhangi bir barış müzakeresinde tutacağımız tarafı emperyal güçlerin 
değil, halkların gündemi belirleyecektir. Örneğin, Ukrayna’da ateşkes masasına oturma 
koşulları, emperyal paylaşım savaşı içindeki taraflardan birinin değil, Ukrayna halkının 
ortak iradesiyle şekillenmelidir.

Son olarak, dünya halklarının iklim değişikliği, küresel gıda krizi, temiz enerji ihtiyacı ve 
uluslararası göç gibi birçok ciddi krizle boğuştuğu ve giderek daha çok köşeye sıkıştığı bir 
döneme girdik. Bu sorunlar, onları var eden küresel sömürü ilişkilerinin devamıyla değil; 
ancak değişen üretim şekillerini göz önüne alan ve eşitler arasında iş birliğine dayalı yeni 
bir düzenle çözülebilir. Çıkış yolunu arayan ve direnen dünya halkları için sosyalist 
seçenek, bu hayati sorunların ortak çözümüne dair teorik olduğu kadar pratik 
tartışmalarla da güçlendirilmek zorundadır. Yeni bir düzenin inşasını tahayyülden 
stratejiye dönüştürmek, önümüzde her zamankinden daha acil bir görev olarak duruyor.

Fakat mesele talep ve rahatsızlıkları alt alta dizerek mağduriyetler listesini uzatmak değil 
sermayenin karşı devrimi karşısında bu ülkede yaşayıp, çalışıp da onu şekillendirme iradesi 
ellerinden alınmış, bu ülkeyle bağları koparılmak istenen, yani yurtsuzlaştırılan insanları 
ortak bir yurt hakkı mücadelesi etrafında bütünleştirebilmek ve buradan yeni bir siyasal 
birlik programını inşa edebilmektir. Bu ülkenin doğasını, kaynaklarını sermayenin sınırsız 
talanına açarak emekçilerin soluduğu havayı, bastığı toprağı zehirleyen; insanların emek 
verdiği, bağlandığı yurdu üzerine istediğini dikecek boş bir arazi gibi gören yağmacılık 
karşısında birleşen bir halkın talebi olarak yurt hakkı. Hayatı mümkün kılanların o ülkenin 
bugününü ve geleceğini şekillendirme hakkını geri alma mücadelesi olarak yurt hakkı. 

Mülkiyetin karşı devrimine, faşizme karşı mücadele bu nedenle yalnızca bir savunma hattı 
değil, kurucu bir süreçtir. Bu sürecin başarısı, “kaybedileni” restore etmekten değil, yeni bir 
toplumsal varoluş biçimini örgütlemekten geçmektedir. Ve bu örgütlenme, ancak o çok 
katmanlı krizin ortasında birbirine tutunmak isteyenlerin, yaşadıkları yere sahip çıkmak, 
birbirlerine dayanmak ve birlikte geleceği kurmak isteyenlerin ortak yurt hakkı etrafında 
kenetlenmesiyle mümkün olabilir. Yurt hakkı eksenindeki mücadele hattına temel teşkil 
eden ortaklık, yani “yurtsuzlaştırılanların” içerisinde yaşadıkları ülkeyi yalnızca üretip 
tükettikleri değil, birlikte dönüştürdükleri ve bu sayede sahiplendikleri bir yurda 
kavuş(tur)ma arayışı bir temenni ya da hayal değil kendisini 12 sene önce Gezi direnişinde 
ve bugün de 19 Mart sonrasında açığa vuran güçlü bir toplumsal arzudur. Böyle bir 
mücadele ekseninin hem kaynağı hem ilhamı son yirmi senedir siyasal iktidarın her türlü 
ideolojik ve baskı aygıtını seferber etmesine rağmen toplumsal dokudan silemediği, 
bastırıldığı sanıldığında daha güçlü bir şekilde geri dönen memlekete sahip çıkma, onu 
kolektif iradeyle dönüştürme, kendi yurdu haline getirme yönündeki ısrardır. 

Bu stratejinin taşıyıcısı olacak örgütsel biçim, ne yalnızca klasik bir parti yapısıyla ne de 
salt protestocu gevşek ağlarla sınırlı kalabilir. İhtiyaç duyulan, yerel düzeyde müşterek 
yaşamı savunabilecek ama aynı zamanda bu parçalı direnişleri ülke düzeyinde ortak bir 
yurt tahayyülü etrafında buluşturabilecek öncü ve aynı zamanda kapsayıcı ve dinamik bir 
siyasal formdur. Bu form, hem bugünkü dağınık, bastırılmış kitlelerin sözü olabilecek 
derecede esnek ve kapsayıcı, hem de geleceğe dair kurucu bir irade olarak bir alternatif 
programı taşıyabilecek derecede fikirde ve pratikte bir bütünlüğe sahip olmalıdır.

Uluslararsı Siyaset, Dış Politika ve Sol
Siyasetin Dayanakları 

Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde farklı 
ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan ekonomik küreselleşme mitinin sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını 
öngörebiliriz. Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım 
savaşlarının kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de 
birçok bölgesel çatışmanın odağında olacak. Önümüzde üç temel görev var: Öncelikle 
uluslararası siyasetin gidiş yönünü anlamaya çalışmak, sonra Türkiye’nin bu yeni 
düzendeki rolünü değerlendirmek, ve önümüzdeki dönem izlenecek dış politika hakkında 
sosyalistlerin yeni bir söz kurabilmesine olanak sağlayacak temel prensipleri belirlemek 
gerekiyor.

Yeni Dönemde Emperyalizm

Uluslararası siyasette ABD ve Çin arasındaki hegemonya mücadelesi derinleşirken, Trump 
dönemiyle birlikte küreselleşme ve serbest ticaret söyleminden uzaklaşıp ekonomik 
korumacılığı ön plana çıkaran bir politik hat kuruluyor. ‘Yeni Vaşington uzlaşısı’ olarak 
adlandırılan bu doktrin, Joe Biden’ın Ulusal Güvenlik Danışmanı Jake Sullivan’ın 24 Mart 
2023’te Brookings Enstitüsü’nde yaptığı konuşma ile resmen ilan edilmişti. Bu konuşmada 
Sullivan, neoliberalizmin başta serbest ticaret ve uluslararası ekonomik bütünleşme olmak 
üzere en temel önermelerini sorguluyor ve Amerika’nın uluslararası rekabette Çin gibi 
daha devletçi kalkınma modelleri uygulayan ülkeler karşısında geriye düştüğünü kabul 
ediyordu. Aslında yapılan eleştiriler, birçok Marksist iktisatçının on yıllardır 
söylediklerinden farklı değildi: Kontrolsüz serbest ticaretle birlikte Amerikan mallarını 
değil, istihdam ve üretim kapasitesini ihraç eder hale gelmiş ve ülkenin sanayi altyapısı 
ciddi zarara uğramıştı. Metalurji, temiz enerji, sağlık teknolojileri gibi kritik sektörler göz 
ardı edilmiş, öncelik uluslararası finans gibi sektörlere verilerek ‘büyüme için büyüme’ fikri 
desteklenmişti.

ABD açısından, düşük katma değerli sanayi üretimini çevre ülkelere kaydırıp, hizmet ve 
teknoloji ağırlıklı ekonomiyi sürdürmek bugüne kadar mümkün oldu. Fakat Çin’in son 
yirmi yıldaki ciddi ekonomik atılımları ve yakaladığı büyüme hızı, ABD’nin küresel 
üstünlüğünü görünür şekilde tehdit eder hale geldi. Güncel durumu, rakamlara bakarak 
daha iyi anlayabiliriz: ABD’de 1950 yılında sektörel istihdam oranları sanayide %34 ve 
hizmet sektöründe de %55 civarındayken, 2024 yılında iş gücünün sadece %8,3’ü 
sanayide, %80’i ise hizmet sektörünün çeşitli kollarında çalışıyor. Bu ekonomik yapı aynı 
zamanda, yüksek katma değerli sanayi ürünleri üretimi de dahil olmak üzere birçok alanda 
ara mallar, hammadde ve teknoloji tedarikinde dışarıya, ve özellikle de Çin’e bağımlılık 
anlamına geliyor. Yine verilere göre, 1995 yılında ise Japonya, ABD imalat sektörlerinin 

bir stratejik bileşeni olsa da farklı tür aktörlerin fiziksel olarak bir araya gelip 
gerçekleştirdiği çeşitli etkinlikler de bu siyasi eğilimin devamlılığını sağlamakta 
başat/öncü bir role sahiptir. Birbirinden farklı siyasi önceliği ve aktör türünü temsil eden 
aktörlerin bir araya geldiği CPAC Macaristan gibi toplanmalar ya da Avrupa Parlamentosu 
kapsamında kurulup birebir örtüşmese de etkisini artırmayı hedefleyen partileri bir araya 
toplayan Patriots for Europe gibi gruplar, bu ittifak kültürünün stratejik ve pratik 
sonuçlarından sadece bazılarıdır. Bu etkinliklerde ise siyasi partiler insan gücü ve materyal 
kaynak sağlama konusunda öncelikli bir role sahipken, sivil toplum kuruluşlar ve toplumsal 
hareketler farklı aktörlerin bir araya geleceği etkinliklerin organizasyonunda ve yeni 
fikirlerin üretilip yayılmasında önemli bir noktadadır. Gerçekleştirdiğimiz mülakatların da 
gösterdiği üzere, bu etkinlikler ve iş birlikleri “değişimin mümkün olduğu ve aşırı sağ 
olarak atfedilenlerin aslında marjinal olmadığı” fikrini kuvvetlendirmekle birlikte “yeni 
taktiklerin ve fikirlerin öğrenilmesi için çok kıymetli imkanlar sağlamaktadır”. Tüm bunlar 
göz önünde bulundurulduğunda, sosyal medya üzerinden yeni popüler söylemler üreten, 
ulusötesileşme (transnationalization) ve ortak hareket etme konusunda atılımlar yapan 
aşırı sağ siyasetin, tedbir alınmazsa önümüzdeki yılları şekillendirecek bir siyasi eğilim 
olarak karşımıza çıkacağını söyleyebiliriz.

Aşırı Sağ Siyasetin Türkiye’deki İki Örneği: Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi

Özellikle Avrupa ve Amerika’da yükselişe geçen bu eğilimin temsilcilerinin Türkiye’de de 
benzerleri olduğu vurgulanabilir. Elbette bu argümanları temellendirmek için ampirik ve 
teorik araştırmalar gerekse de gerek siyasi partiler düzleminde gerekse sokak siyasetinde 
aşırı sağ olarak sınıflandırılabilecek oluşumların ve girişimlerin olduğunu söyleyebiliriz. 
Partiler bazında düşünüldüğünde özellikle Yeniden Refah Partisi ve Zafer Partisi farklı iki 
ekolü temsil etmelerine rağmen son dönemdeki yükselişleri sebebiyle bu tartışmalarda 
öne çıkmaktadırlar. Dini muhafazakarlık ve sosyal politikalar alanındaki söylemleri ile 
dikkat çeken Yeniden Refah Partisi, özellikle taşradaki işçi/çiftçi seçmeni hedefleyen 
politika önerileri ve örgütlenme çalışmaları ile Türkiye’nin en hızlı üye kazanan 
partilerinden biridir. Bir taraftan dini bir ahlak anlayışı ekseninde toplumsal cinsiyet ve 
LGBTİ+ hakları karşıtı fikirleri açıklıkla dillendirirken, diğer taraftan Milli Görüş 
geleneğinden beslenen “adil düzen” benzeri söylemlerle kendini anti-kapitalist, 
anti-Siyonist, faiz karşıtı ve kaynakların eşit dağılımından yana konumlandırarak 
muhafazakar seçmen için AKP’ye bir alternatif olmayı hedeflemektedir. Yargıtay Temmuz 
2025 parti üye sayıları verilerine göre 650.073 üye sayısına ulaşan parti, AKP ve CHP 
ardından en çok üyeye sahip olmasıyla oldukça dikkat çekmektedir ve çekmelidir.

Fransız tipi bir aşırı sağ parti profili çizen Zafer Partisi ise yine son dönemde özellikle 
gençler arasında artan popülerliği ile öne çıkmaktadır. Cumhuriyetçilik ve laiklik gibi ilerici 
değerlerin savunuculuğunu yapan parti aynı zamanda aşırı milliyetçilik üzerinden 
şekillenen göçmen ve azınlık karşıtlığı temelli söylemleri ile Fransız Ulusal Cephe 
(Rassemblement National) partisini andırmaktadır. 2025 yılında yapılan anketlerin 
ortalamasına göre %5 civarına yükseldiği belirlenen oyunun yanında sosyal medyadaki 
aşırı milliyetçi içeriklerde kendine yer bulabilmesi ve 19 Mart itibariyle başlamış olan 
Saraçhane Eylemleri sürecinde sokaklarda da özellikle genç katılımcıların bir kısmından 
destek görmesi, Zafer Partisi’ni güncel siyasette önemli bir konuma getirmektedir. Partinin 
günden güne arttığı iddia edilen desteğinin ise Türkiye’de son yıllarda özellikle gençler 
arasında kuvvetlenen ve sosyal medya üzerinden edit’ler/meme’ler vasıtasıyla da 
rahatlıkla yayılan tepkisel bir milliyetçi dalga ile ilintili olduğu söylenebilir. Son dönemde 
sosyal medyada da sıklıkla karşılaşılan ve “İttihatçılık” gibi alternatif bir kimlik ve tarih 
inşasına dayanan, yeni söylemler, anlatılar ve kahramanlar yaratan içeriklerin bu 
kuvvetlenen siyasi eğilimi anlamak adına elzem olduğu ileri sürülebilir. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, gerek Yeniden Refah Partisi’nin gerekse Zafer Partisi’nin 
Türkiye’nin önümüzdeki 10 yılı etkileyebilecek olası bir aşırı sağ yükselişinde ve özellikle 

AKP iktidarının güçten düşmesi ihtimalinde oluşacak güç vakumunda seçmene alternatif 
olabilecek kuvvetli adaylar olarak karşımıza çıktıklarını vurgulayabiliriz.

Solun tarihsel sorumluluğu ve fırsatı: Aşırı sağa alternatif olabilmek

Aşırı sağ siyasetin gerek bölgesel gerek yerel olarak yükselişte olduğu bu dönemde 
Türkiye’deki güncel siyasi ve toplumsal bağlam, sol için de önemli fırsatlar ve 
sorumluluklar doğurmaktadır. Özellikle 19 Mart itibariyle başlayıp hala devam eden yeni 
toplumsal hareketler dalgasının, Türkiye’de muhalefetin yeniden şekilleneceği bir fırsat 
alanı yarattığı öne sürülebilir. Toplumsal hareketler literatünde “eventful protests” olarak 
geçip Türkçeye de “olaylı eylemler” olarak çevrilebilecek bu yeni dalgadaki eylemler, siyasi 
rutinleri bozup farklı güruhları bir araya getirmeleriyle öne çıkmaktadırlar (della Porta, 
2008; 2018). Bu sebeple de bu eylemler, yeni kimliklerin, hedeflerin, söylemlerin ve 
yöntemlerin inşasına imkan sağlayarak gerek katılımcıların gerek takipçilerin gerekse 
içinde var olduğu bağlamın üzerinde dönüştürücü bir etkiye sahiptirler. Eylemler 
esnasında yaşanılan yoğun bilişsel ve duygusal tecrübeler ile farklı kimlik grupları arasında 
artan etkileşimler, siyasi yönelimler üzerinde de değişiklikleri tetikleyebilmekte, partiler 
arası seçmen hareketliliğine sebep olabilmektedir. Tüm bunlar göz önünde bulunduğunda 
Türkiye’de solun da kendini aşırı sağ karşısında konumlandırıp yeni ve ikna edici söylemler 
yaratarak aşırı sağa kayabilecek olan kitleyi kendisine çekebilmesi hem bir fırsat hem de 
sorumluluktur. Fırsattır, zira bu durum kitleselleşmenin önünü açıp sol parti ve hareketlerin 
etkisini artırabilir. Daha da önemlisi sorumluluktur, zira aksi halde önümüzdeki yıllarda 
yıkıcı etkisinin artması olası bir aşırı sağ dalganın önü açılacaktır. Taşradaki muhalif işçi ve 
çiftçiler ile Saraçhane eylemlerine katılan gençler, tam da solun etkili eylemler ve 
söylemler ile ikna edip kendi tarafına çekebileceği bir kitledir; haliyle bu tarihi dönemin 
yarattığı fırsat (ve sorumluluk) kaçırılmadan yeni eylem ve söylemler ile harekete 
geçilmelidir.

Bu yazı bu konuda bir çözüm sunacak bir yeterlilikte olmasa da bazı önerilerde 
bulunulabilir. Bunlardan ilki ve en klişe olanı bahsi geçen kitlenin sosyalleşme alanlarına 
girip bu kitlede karşılığı olabilecek yeni söylem ve politika önerileri yaratılabilmesi, bunun 
için de öncelikle bu kitlenin konuştuğu “dilin” ve onun bileşenlerinin öğrenilebilmesidir. 
Solun karşısında mücadele verdiği fikirlerin halk kitlelerinde karşılık bulduğunu gördüğü 
vakit önce oturup bu kitleleri dinlemesi, bu fikir ve duyguların varlığını kabullenmesi ve 
ardından bu kitlelerde kültürel olarak karşılığı olan söylemler/eylemler ile bu fikirlere 
alternatifler olduğunu aktarabilmesi elzemdir. Özellikle Saraçhane eylemlerinde de 
karşımıza çıkan genç ve milliyetçi kitle düşünüldüğünde, bir başka husus ise tıpkı sokaklar 
gibi sosyal medyanın da aşırı sağa alternatif olacak ikna edici söylemler ve eylemlerin 
inşası için kullanılması gerekliliğidir. Almanya’daki Die Linke örneğinde olduğu gibi, TikTok 
ya da Instagram benzeri görsel içeriğe dayalı sosyal medya platformlarında aşırı sağın da 
girmekten çekinmediği kimlik siyaseti ya da sosyal politikalar gibi konularda ikna edici ve 
kullanıcı kitlesinin dilinden anlayan içeriklerin üretilebilmesinin başarıyı getirdiği ileri 
sürülebilir. Uzun metinler yahut bildiriler yerine 30 saniyelik bir Instagram reels videosu, 
Tiktok içeriği ya da mizahi bir Internet meme’i siyasi kimliklerin ve “öteki” olanın inşasında 
çok daha etkili olabilmektedir. AKP döneminin kimlikler ve değerler üzerinde yarattığı 
tahribat ve sebep olduğu sosyoekonomik yıkım da göz önünde bulundurulduğunda aşırı 
sağın özellikle aktif şekilde yatırım yaptığı yeni kimlik ve söylem alanlarında aktif adımlar 
atılması, bu doğrultuda gereklidir. Bugün sosyal medyada milyonlarca izlenen Nihal Atsız 
ya da Enver Paşa gibi tarihi figürleri güzelleyen videoların ve sosyal medya edit’lerinin 
popülerliği, bu bağlamda gerçekleşen ve özellikle gençler arasında yaygınlaşan yeni bir 
tarihsel referans noktası ve anlatı (narrative) arayışının bir sonucu olacak karşımıza 
çıkmaktadır. Yerel kimlikler ve kültürlerden beslenen kapsayıcı, ilerici ve evrensel 
anlatıların yaratısı, alternatif referans noktası olabilecek “kahramanların” ve “mitlerin” 
inşası (bkz. Bartu Bölükbaşı örneği), yeni görsel ve yazınsal dillerin üretilmesi bu konuda 

Garabete Karşı Hayalet: Aşırı Sağın Yükselişine Karşı
Solun Tarihi Fırsatı ve Sorumluluğu

Batuhan Eren

Giriş

Çeşitli siyasi, ekonomik ve toplumsal krizlerle şekillenen 21. yüzyıl siyasetinin en güncel 
eğilimlerinden birini aşırı sağ siyasetin yükselişi oluşturmaktadır. İkinci Dünya Savaşı ve 
sonrasına kadar dayansa da 2008 ekonomik krizi, 2010’lardaki göçmen krizi ve COVID 19 
pandemisi gibi gelişmeler neticesinde bugün yeni dinamikler ile popülerleşen bu eğilim, 
liberal demokrasinin çoğulculuk gibi temel değerlerine, çeşitli azınlık haklarına ve müesses 
nizama karşıtlık çevresinde toplanan birçok siyasi ve toplumsal aktör tarafından 
oluşturulmaktadır. Özellikle küresel kuzey ülkelerinde seçmende karşılığı artan siyasi 
partilere sokaklarda ve salonlarda örgütlenen toplumsal hareketler ve sivil toplum 
kuruluşların da dahil olmasıyla aşırı sağ bugün güncel politikayı şekillendiren önemli bir 
bileşene dönüşmüştür. İtalya’da Fratelli d’Italia (FdI), Avusturya’da Freiheitliche Partei 
Österreichs (FPÖ), Almanya’da Alternative für Deutschland (AfD), Fransa’da 
Rassemblement National (RN) gibi siyasi partiler kadar Avrupa geneline yayılan göçmen 
karşıtı kimlikçi hareket (Identitarian Movement) ya da birçok sivil toplum kuruluşunun 
sürdürdüğü toplumsal cinsiyet karşıtı hareket, günden güne etkisi artan bu eğilimin 
temsilcilerinden sadece birkaçıdır. Son yıllarda farklı ülkelerden birçok aşırı sağ grubun 
katılmasıyla tertiplenen Budapeşte’deki Muhafazakar Siyasi Eylem Konferansı (CPAC) ve 
Milano’daki Geri Göç Zirvesi gibi etkinlikler ise aşırı sağın yerel sınırları da aşıp ulusötesi 
(transnational) bir kimliğe kavuştuğunun göstergesidir. Gelinen noktada aşırı sağ artık 
siyasi partilerle özdeşleşmenin ötesine geçip sokaklarda, salonlarda ve sosyal medyada 
da kendisine yer bulabilmekte, aşırı sağ fikirlerin yeşerebileceği ortamlar tabandan gelen 
hareketler tarafından da sağlanabilmektedir. Halktan yana kendini konumlayıp gücünü 
sokaklardan alan sol siyaset için ise bu durum önlem alınması gereken ciddi bir konu 
haline dönüşmüştür. Bu yazı, aşırı sağın bu yükselen ve ulusötesileşen durumuna dair kimi 
tespitler yapmakta, bu siyasi eğilimin Türkiye’deki yansımalarına dair gözlemler sunmakta 
ve bu eğilime karşı sol aktörlerin alabileceği önlemlere dair kimi önerilerde bulunmaktadır.

Aşırı Sağ Nedir: Bir Kavramsallaştırma Denemesi

Aşırı sağ tehdidine deva bulabilmek için öncelikle aşırı sağ kavramının ontolojik sınırlarının 
belirlenmesi lazımdır. Özellikle “radikal sağ”, “alt right”, “ekstrem sağ”, “popülist sağ” gibi 
birçok kavramın benzer aktörleri sınıflandırmak için kullanıldığı günümüzde bu 
kavramsallaştırmanın yapılması, sorunun ve çözümün tespiti için elzemdir. AUTHLIB 
projesi kapsamında tüm bu kavramlar üzerine gerçekleştirdiğimiz araştırmanın 
neticesinde bizim tercihimiz Pirro (2022) ve Mudde’nin (2019) fikirleri doğrultusunda 
ilerlemek ve aşırı sağı bahsi geçen kavramları da kapsayacak bir “şemsiye kavram” olarak 
tanımlamaktır. Pirro’nun öncülüğünü yaptığı bu kapsayıcı tanımlamaya göre aşırı sağ, hem 
popülist/radikal sağ (liberal olmayan-demokratik) hem de ekstrem sağ (anti-demokratik) 
hareketleri kapsayan ve temelde nativizm (yerlilikçilik) ve otoriteryanizme 

(authoritarianism) dayanan bir şemsiye kategori olarak betimlenebilir. Mudde’nin benzer 
doğrultudaki kavramsallaştırması da göz önünde bulundurulduğunda aşırı sağın temel 
bileşenleri arasında yabancı/coğulculuk karşıtlığı, etnik ve dini muhafazakarlık, müesses 
nizam karşıtlığı ve sosyo-kültürel otoritaryenizm olduğu söylenebilir. Bu ideolojik içeriğin 
ötesinde aşırı sağın tanımı için benimsediğimiz bir diğer ontolojik çerçeve ise Blee ve 
arkadaşlarının (2024) da tanımladığı üzere aşırı sağı benzer uygulama, fikir ve duygu 
paydaşlığı ile bir araya gelen ve parti siyasetinin ötesinde birçok farklı türden aktörün bir 
araya geldiği bir “takımyıldızı” olarak tanımlamaktır. Dernek ve vakıf gibi sivil toplum 
örgütleri, düşünce kuruluşları (think tank), dini kuruluşlar, aktivist grupları ve örgütleri, 
online platformlar, medya kuruluşları gibi siyasi parti olmayan birçok aktör, partilerle 
beraber bu takımyıldızı oluşturmaktadır. Göçmen ve yabancı karşıtlığı üzerine kurulu 
yerlilikçi/milliyetçi gruplar, toplumsal cinsiyet karşıtı gruplar, komplo teorisyenleri, bilim ve 
aşı karşıtları, küresel ısınma inkarcıları, köktendinci gruplar gibi farklı ideolojik duruşa 
sahip oluşumlar, aşırı sağın genel çerçevesi içinde ve bahsi geçen parti ve parti-olmayan 
aktör türleri kapsamında örgütlenerek bu siyasi eğilimi var etmektedirler. Tüm bunlar göz 
önünde bulundurulduğunda, aşırı sağı yerlilikçilik ve otoriyeryanizmden beslenen 
ideolojik temellere dayanan ve farklı aktör türlerinin oluşturduğu interaktif bir aktörler 
galaksisi üzerine kurulu bir politik eğilim olarak tanımlayabiliriz. Bugün gelinen noktada bu 
siyaset anlayışının yükselişini anlayabilmek ve Türkiye’deki karşılıklarını tespit edebilmek 
için onu ulusötesi bir bağlama oturtmak ve bu bağlamın dinamiklerini anlamak 
gerekmektedir. 

Aşırı Sağın Yükselişinde ve Ulusötesileşmesinde Etkin Olan Kimi Dinamikler

AUTHLIB projesi kapsamında gerçekleştirdiğimiz araştırmalar, liberal demokrasiye ve 
ilerici hareketlere tehdit oluşturan ögelere sahip olan bu siyasi eğilimin dinamiklerine dair 
kimi fikirlere sahip olmamızı sağlamaktadır (Projenin detaylarına https://www.authlib.eu/ 
websitesinden ulaşılabilir). Bu araştırma kapsamında 7 ülkeden (İtalya, Fransa, İngiltere, 
Polonya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Avusturya) ve farklı türlerden 500’ü aşkın aşırı sağ 
aktörün derlendiği bir veri seti oluşturulmuş, bu aktörlerin söylemleri, birbirleriyle 
bağlantıları, stratejileri ve etkinlikleri nicel ve nitel birçok yöntem kullanılarak incelenmiş, 
bu aktörlerin üyeleri ve destekçileri ile yarı-yapılandırılmış birçok mülakat 
gerçekleştirilmiştir. Proje kapsamında araştırmalar devam etse de kimi çıkarımlarda 
bulunmak şimdiden mümkündür. Bunlardan ilki, farklı ülkelerdeki çeşitli aşırı sağ aktörlerin 
kullandıkları söylemlerdeki örüntüler ve sosyal medyanın bu söylemlerin yayılmasındaki 
işlevsel kullanımıdır. Özellikle sosyal medya platformlarında kullanılan göçmenlik ve 
toplumsal cinsiyet gibi alanlarda kimlik siyasetine dayalı ötekileştirici söylemler tüm 
ülkelerdeki en popüler söylemleri oluştursa da sosyal devlet geleneğinin görece kuvvetli 
olduğu İtalya, Fransa ve İngiltere gibi ülkelerde sosyal politikalara dair de yoğun bir 
söylem üretimi olduğu gözlemlenmektedir. Sosyal yardımlar, sosyal güvenlik, emeklilik 
hakları ve işçi hakları gibi konular, aşırı sağ aktörlerin giderek artan bir ilgi gösterdiği 
alanlar olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum ise Türkiye’nin de görece dahil olduğu 
sosyal devlet anlayışından gelen ülkelerde aşırı sağı sadece kimlik siyaseti yapan bir eğilim 
olarak görmenin ötesine geçip sosyal politikalar alanında da rekabet edilmesi gereken bir 
rakip olmak gerekliliğini ortaya koymaktadır. 

Bununla beraber, ittifak kültürünün aşırı sağ siyasetin önemli bir belirleyicisi olduğu 
söylenebilir. İdeolojik farklılıklarına rağmen toplumsal ve siyasi etkilerini artırmak namına 
bir araya gelebilen farklı tür ve kategorideki aktörlerin ortaklaşa gerçekleştirdikleri 
etkinlikler ve kurdukları ittifaklar, aşırı sağın yükselişinde oldukça önemli bir rol 
oynamaktadır. İtalya’da kürtaj karşıtı bir örgüt ile gerçekleştirdiğimiz mülakattaki şahsın 
da belirtildiği gibi, aşırı sağ aktörlerin etkinlikleri “her katılımcının bir şeyler kazanabildiği 
müttefiklikler, iş birlikleri ve eylem planları” üzerine kurulmaktadır. Sosyal medya 
üzerinden yeni söylemler yaratılması ve bunların paylaşılması aşırı sağın oldukça önemli 

AKP’ye karşı ortak bir cumhurbaşkanı adayı -Ekmeleddin İhsanoğlu- üzerinde uzlaşan 
MHP’nin, daha sonra AKP ile fiilî koalisyona razı olmasındaki önemli saiklerden biri olduğu 
da -bu arada- belirtilmelidir. 

Erdoğan’ın gücü 2017’deki Mühürsüz Referandum sonrası daha da pekişir; MHP’nin de 
desteği ile Cumhurbaşkanlığı Hükümet Sistemi (CBHS) adı verilen yapı, parlamenter 
sistem yerine ikâme edilir; reistokrasi bir kavram olmaktan çıkar, kurumsallaşır, ete kemiğe 
bürünür, kuvveden fiile geçer. Artık “Atı alan Üsküdar’ı geç[miş]”; 1983’ten o güne, kör 
topal işleyen aksak-parlamenterizm geride kalmış, bir başkanlık sistemi değilse de bir 
CBHS, bir reistokrasi inşa edilmiştir. Ne bir parlamenter ne de bir başkanlık sistemi olan bu 
gulyabanî -önce- bir siyasî parti, bir siyasî entite, bir örgüt olarak Adalet ve Kalkınma 
Partisi’nin peşinden de bizzat (TBMM ve yargı da dahil) devlet aygıtının içinde 
çözündükleri (solvation), eridikleri bir Saray Rejimi’ne/reistokrasiye dümen kırmaya 
başlar: Bir parti-devlet ya da bir tek parti rejiminden farklı olarak, bu 
rejim-formülasyonunda (CBHS/reistokrasi), 12 Eylül sonrasının Cumhurbaşkanlığı makamı 
devleti ve partiyi kendi içinde -işlevsizleştirmek, lağvetmek, ortadan kaldırmak değil, 
aksine- araçsallaştırır, çözer. Bu yeni çözeltide -reistokraside- artık yürütme erkinin bir 
parçası olarak Cumhurbaşkanlığı kurumu yoktur, aksine, (Meclis ve yargı kurumları da 
dahil) devlet ve AKP’nin eriyik halde içinde bulundukları bir Saray vardır. Saray; devlet 
aygıtı ve partiyi lağvetmez, çözerek kendi içinde araçsallaştırır.

20 Şubat 2018’de kurulan Cumhur İttifakı ile birlikte ülke, 3 Kasım 2002’de girdiği 
Dördüncü Merkez Sağ Dönemi’nden çıkarak Dördüncü [fiilî] Koalisyon Dönemi’ne (21 
Şubat 2018+) girer. Üstelik akabinde, bir hukuk fakültesi birinci sınıfı öğrencisinin Hukuk 
Başlangıcı dersi vize sınavında yazsa geçer not alamayacağı bir hukuk yorumuyla. 2017 
Anayasa değişiklikleri -Mühürsüz Referandum- sonrasındaki sistem değişikliği(!) ile 
Erdoğan’ın 2018’deki Cumhurbaşkanlığı’nın ikinci değil, ilk cumhurbaşkanlığı dönemi 
olduğuna karar verilerek 2023’te de ikinci, ikinci defa seçimlere katılmasının önü açılır. Ana 
muhalefet partisi CHP, bu karara karşı etkili bir muhalefet yürütemez. Erdoğan, “ikinci, 
ikinci defa” yani toplamda üçüncü defa katıldığı seçimlerde -bu kez oyunu düşürür ama 
ikinci turda- Cumhurbaşkanlığı seçimlerini (28 Mayıs 2023) yine kazanacaktır. 2018’deki 
seçimlerden sonra, 9 Temmuz’da, Başbakanlık makamının lağvedildiğini de notlarımız 
ekleyelim.

Bugün 

Bir Darbe Girişiminden…

2018’de etkisini göstermeye başlayan ekonomik kriz, CHP’nin 2019 yerel seçimlerindeki 
başarısıyla beraber bir siyasî krize doğru evrilmeye başlar. Gerçi, bu seçimlerde CHP 11 
büyükşehir elde ederken AKP 15 büyükşehri; AKP 24 il elde ederken CHP 10 ili 
kazanabilmiştir. Ancak, bu seçimlerde CHP’nin Türkiye’nin üç marka kentini (İstanbul, 
Ankara, İzmir) kazanması, AKP’nin diğer kazanımlarını gölgede bırakmaya yetmiştir. 
Nitekim, Erdoğan’ın “İstanbul’u kazanan Türkiye’yi kazanır” postulatı bir politik travmaya 
ve bu travmanın yarattığı bir politik hınca dönüşür. Ekonomik kriz, Covid-19 salgını 
(2020-2022) ile beraber bir toplumsal krize doğru bükülmekte gecikmez. Pandemi henüz 
atlatılmıştır ki 6 Şubat 2023’te Kahramanmaraş merkezli bir deprem meydana gelir. 
Neredeyse Almanya’nın yüzölçümü kadar bir coğrafyayı (350bin km2) ve yaklaşık 14 
milyon nüfusu derinden etkileyen depremi yönetmekte başarısız olan -farklı bir ifade ile 
depremi hoyratça yöneten- Saray, yukarıda da ifade edildiği gibi, 2023 seçimlerini, Altılı 
Masa’nın da aymazlıkları, ahmaklıkları, acemilikleri, beceriksizlikleri, 
koordinasyonsuzlukları, projeksiyonsuzlukları ve ihmalleri ile zor -ikinci tur- da olsa 
kazanır ama kısa bir süre sonra (31 Mart 2024) gerçekleştirilen yerel seçimler, Saray için 
tam bir hezimete döner. 2023 genel seçimlerinden 2024 yerel seçimlerine genel başkanını 
değiştiren, yenilginin travmasını üzerinden atan CHP, bu seçimlerde kendisinin bile 

şaşıracağı bir başarı elde edecek, 14 büyükşehir ve 21 şehrin belediyesini kazanacaktır. 
AKP’nin elinde ise 12 büyükşehir, 12 de şehir kalır. 

İstanbul’da Ekrem İmamoğlu, Ankara’da Mansur Yavaş, sadece büyükşehir belediye 
başkanlıklarını kazanmazlar; CHP’nin ilçe belediyelerindeki başarıları, 2019’dan farklı 
olarak her iki ildeki büyükşehir belediye meclislerindeki parti desenlerini de baştan aşağı 
değiştirir: 2019’da büyükşehir belediye başkanlıklarını kazanmış olsalar da büyükşehir 
belediye meclislerinden karar çıkartmakta zorlanan belediye başkanları gider; yerlerine, 
2024’te, istedikleri kararları rahatlıkla alabilen, bütçeleri üzerinde tam bir denetim ve söz 
sahibi olan belediye başkanları gelir. Bu, en geç 2028’de yapılacak olan Cumhurbaşkanlığı 
seçimlerinde iki ismi, Ekrem İmamoğlu ve Mansur Yavaş’ı – eski Genel Başkan Kemal 
Kılıçdaroğlu’na yakın isim Mustafa Tunç Soyer’in ismi çizilmiş, İzmir Büyükşehir Belediye 
Başkanlığı’na da aday gösterilmemişti, 2024 yerel seçimlerinde İzmir’de Cemil Tugay aday 
gösterildi ve seçildi- öne çıkarır. Bu isimlerin belediyleler üzerinde artan güç, yetki ve buna 
bağlı toplumsal popülariteleri, merkezî idarenin büyükşehirlerin imkânlarını ve hareket 
alanlarını daraltma girişimlerini de hızlandırır, bir o kadar da pervâsızlaştırır. 

Hem parti içi dengelerin Mansur Yavaş karşısında onun ismini öne çıkarması ve Mansur 
Yavaş’ın CHP’nin yapacağı önseçime katılmama kararı alması hem de İstanbul Büyükşehir 
Belediyesi’nin Ankara’ya nazaran çok büyük bir nüfusa (ve bütçeye) sahip olması 
popülaritesini parlattıkça, bu, Ekrem İmamoğlu’nu da iktidarın hedef tahtasına oturtur: 
CHP’nin, yaklaşan seçimlerdeki Cumhurbaşkanı adayını belirlemek amacıyla 23 Mart’ta 
önseçim adı altında bir temayül yoklaması yapacağını açıklaması, maden ocağındaki 
grizuyu patlatmaya yeter. 18 Mart’ta İmamoğlu’nun diploması iptal edilir. Ertesi gün 
gerçekleştirilen operasyonda İmamoğlu ile birlikte 106 kişi gözaltına alınır. Tam da CHP’nin 
önseçim/temayül yoklamasının yapıldığı gün haklarında tutuklama kararları verilir. 21 
Mart’ta, İstanbul Cumhuriyet Başsavcılığı tarafından, İstanbul Barosu Başkanı İbrahim 
Kaboğlu ile Yönetim Kurulu üyeleri hakkında görevlerine son verilmesi talebiyle açılan 
davanın o gün görülen duruşmasında Mahkeme, İstanbul Barosu Yönetim Kurulu 
üyelerinin Avukatlık Kanunu’nun 77/5 maddesi gereğince görevlerine son verilmesine, 
kararın kesinleşmesini müteakip en geç bir ay içerisinde yenilerinin seçilmesine karar verir.

…Toplumsal Muhalefete 

19-23 Mart arası, birçok siyasî lider tarafından “bir darbe teşebbüsü” olarak kodlandı. 
Ancak kitleler, sadece ve sadece İmamoğlu’nın diplomasının iptali ya da onun ve 
arkadaşlarının tutuklanmaları nedeniyle sokakta değillerdi. Elbette sokaktakilerin tamamı 
bu adaletsizliğe ateş püskürüyordu ama toplum; Gezi Parkı Direnişi tutuklularından 
Selahattin Demirtaş’a, Anayasa Mahkemesi kararına rağmen TİP Milletvekili Can Atalay’ın 
serbest bırakılmamasından, Zafer Partisi Genel Başkanı Ümit Özdağ’ın tutuklanmasına, 
kayyum atanan belediyelere, 19 Mart sonrasında gözaltına alınan gençlere, 
Kahramanmaraş Depremi ve Kartalkaya Yangını gibi sosyal olaylarda Saray’ın takındığı 
hoyrat tavra, üniversite öğrencilerinin yaşam, geçim ve gelecek sorunlarına, kadın 
cinayetlerine, yaşam tarzlarına pervâsız müdahalelere, yolsuzluk haberlerine, ekonomik 
krize, enflasyona, hayat pahalılığına, giderek artan otoriter uygulamalara, medyadaki 
tekelleşmeye kadar birçok nedenle, aktif bir direnişe sürüklenmiş; handiyse buna mecbur 
bırakılmışlardı.

Çözüm- Müzâkere Süreci ve Kesişen Yollar

Tarih, Türkiye’yi bir yandan 19 Mart’a taşırken diğer yandan da yeni Müzâkere Süreci’nin 
taşlarını döşemekteydi. Mayıs ayına gelirken 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin yolu Müzâkere 
Süreci ile kesişme şansı yakaladı. AKP iktidarı döneminin bu ikinci Barış/Çözüm/Müzâkere 
dönemi Terörsüz Türkiye olarak kodlandı. Bu yeni süreçte, barış ve çözüm alternatifleri 

çözüme yardımcı olabilecek adımlar kabul edilebilir. Tüm bunları da sosyal medyayı cephe 
addederek ve sosyal medyanın fikri çok hızlı aktarabilen üslubundan/araçlarından 
yararlanarak gerçekleştirmek oldukça hayatidir. Bu yazıda geçen ve bunlardan çok daha 
iyi temellendirilmiş söylem ve eylemlerin inşası, sol ve ilerici hareketler için çıkan bu tarihi 
fırsatın ve sorumluluğun yok olmadan değerlendirilebilmesi için önceliklenmesi gereken 
acil bir husustur.

Kaynakça
Blee, K., Futrell, R., & Simi, P. (2024). A constellation approach to understanding extremist white supremacy. 
Mobilization: An International Quarterly, 28(4), 435–444. https://doi.org/10.17813/1086-671X-28-4-435

della Porta, D. (2008). Eventful protest, global conflicts. Distinktion: Scandinavian Journal of Social Theory, 9(2), 
27-56.

della Porta, D. (2018). Afterword: Transnational Activisms in Social Movement Studies. In S. Berger, & S. Scalmer 
(Eds.), The Transnational Activist: Transformations and Comparisons from the Anglo-World since the Nineteenth 
Century (pp. 339-351). Palgrave Macmillan

Mudde, C. (2019). The far right today. John Wiley & Sons.

Pirro, A. L. (2023). Far right: The significance of an umbrella concept. Nations and Nationalism, 29(1), 101-112.

Toplumsal Muhalefet ve AKP: Fırsatlar, Zorluklar,
İmkanlar, Tehlikeler 

Mete Kaan KAYNAR

Dün: 2025’in Parke Taşları

İster seçimli/rekabetçi otoriterlik diyelim, ister neo-faşizm, ister demokratur (demokratik 
diktatörlük) ya da sultanizm. Ben hepsini de kapsayacak şekilde, Türkiye’ye özgü bir 
tanımlama, otoriterliğin bugün, Erdoğan yönetimi altında aldığı spesifik şekli olarak 
reistokrasi kavramını tercih ediyorum. Her ne kadar, 12 Eylül Darbesi’nden sonra 
Cumhurbaşkanlığı kurumunun yetkilerindeki değişikliklerle birlikte parlamenter sistemin 
klasik tanımından az biraz uzaklaşılmış olsa da kör topal işleyen parlamenter sistemin 
reistokrasiye kalıcı dönüşümü için çizilen yolun parke taşlarının 2007 yılından sonra 
döşenmeye başlandığını söyleyebiliriz. Bu yılın ekim ayında yapılan referandumla 
yürürlüğe giren 5678 Sayılı Kanun ile birlikte parlamentarizm kavşağından sapılmaya 
başlanır. Nitekim, İbrahim Kaplan da bunun bir anayasa değişikliğinden ziyade bir siyasî 
sistem değişikliği olduğunun altını çizer. Cumhurbaşkanlarının seçimlerini düzenleyen 
Kanun da 2012 yılının ilk günlerinde kabul edilir. 

Yapılan (Ana)yasal değişikliklerin akabinde, görev süresi 28 Ağustos 2014’te sona erecek 
olan 11. Cumhurbaşkanı Abdullah Gül’ün yerine seçilecek adayın belirlenmesi için 10 
Ağustos’ta yapılan seçimleri Recep Tayyip Erdoğan ilk turda kazanır. AKP Genel 
Başkanlığı’na da Ahmet Davutoğlu ge(tiri)lir. Erdoğan’ın son -yani ikinci- kez 2018’de 
yapılacak seçimlere katılma hakkı vardır; nitekim, katılacak ve oylarını daha da artıracaktır. 

2007’de başlayan (parlamentarizmden reistokrasiye doğru) somut rejim değişikliği süreci, 
2015’te kısa bir süre kesintiye uğrar. Aslında kesintiye de uğramaz; haziran ayındaki 
seçimlerde AKP, açıkça iktidarı kaybeder. Davutoğlu’nun göstermelik koalisyon 
görüşmeleri devam ederken, ülke neredeyse bir iç savaşın eşiğine gelir. Ağustos ayında 
Erdoğan; “7 Haziran 2015 tarihinde yapılan 25. Dönem Milletvekili Genel Seçimi 
sonrasında, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanlık Divanı seçiminin 
yapıldığı  09/07/2015  tarihinden itibaren  kırk beş  günlük sürede Bakanlar Kurulu 
kurulamadığından, Türkiye Büyük Millet Meclisi Başkanı ile istişare edilerek Türkiye 
Cumhuriyeti Anayasasının 104’üncü ve 116’ncı maddeleri gereğince Türkiye Büyük Millet 
Meclisi seçimlerinin yenilenmesine karar veri[r].” 2016’daki siyasal İslâmcı bir darbe 
(girişimi) de, rejimi dönüştürme, gittikçe daha fazla otoriterleşme saikindeki iktidarın 
imdâdına “Allah’ın bir lütfu” gibi yetişir. 

Haziran-Kasım 2015 seçimleri, aynı zamanda, Kürt siyasî hareketinin o günlerdeki örgütlü 
gücü Halkların Demokratik Partisi’nin (HDP) -12 Eylül Darbesi’nden sonra çok farklı bir 
amaçla seçim sistemine eklenmiş olsa da 1984 sonrasında adım adım bir anti-Kürt 
kalkanına dönen- %10 ülke barajını önce (Haziran-2015) aştığı, sonra da (Kasım 2015 ve 
devamında) tamamen anlamsız hâle getirdiği -barajı, kelimenin tam anlamıyla yıktığı- bir 
dönem olarak siyasî tarihimize geçer. Bunun, öncesinde CHP ile dirsek temasında olan, 

sorumluluk yüklemektedir:

1) Toplumu, kamuoyunu, Kürt Sorunu’nun silah bırakmaya indirgenemeyeceği ve üzerinin 
kapatılamayacağı konusunda ikna etmek.

2) Sürece endişe ile yaklaşanları, her sürecin riskler taşıdığı ve bu risklerin ancak ve ancak 
politik yolla birer imkâna çevrilebilecekleri konusunda teskin etmek.

3) İntikamcılara karşı tutarlı, kararlı bir politik dil geliştirmek.

4) 19 Mart Toplumsal Hareketini, üniversitelilerin beklenti ve kaygılarına ve bu ikisini de 
Kürt Sorunu’nu gerçekçi ve demokratik bir çözüm taleplerine eklemlemek. 

Kesişen Yollar: 19 Mart- Müzâkere Süreci- Üniversiteler 

Müzâkereden Barışa Kürt Sorunu

Kürt Sorunu, her şeyden önce bir bakış açısı sorunudur. Toplumsal muhalefetin paydaşları, 
en başta da TİP, Kürt Sorunu’nun bir problem, bir dert, sıkıntı, tedavi edilmesi gereken bir 
hastalık değil, bir demokrasi meselesi; Kürtler de dahil toplumun tüm ötekilerinin eşit 
yurttaş olabilecekleri demokratik Cumhuriyet’in inşasına dair bir fırsat olduğu konusunda 
toplumu ikna edecek bir politik dili geliştirmeleri/geliştirmesi gerekmektedir.

Kürt Sorunu’na bu çerçeveden bakılır bakılmaz görülecektir ki, toplumu oluşturan tüm 
heterojenliklerin, toplumu oluşturan farklı sınıfların, kesimlerin, grupların; gençlerin, 
kadınların, işçilerin, işsizlerin, orta sınıfın; sosyalistlerin, liberallerin, milliyetçilerin, 
muhafazakârların, cumhuriyetçilerin… konuşamadıkları, örgütlenemedikleri, daha da 
doğrusu konuşmaya, düşünmeye korktukları; konuşmalarının ve örgütlenmelerinin olası 
bedellerini hesap etmekte bile zorlandıkları bir ülkede, bir sorunu çözmekten bahsetmek 
bile mantıklı değildir.

Unutmamalıyız ki, düşünce özgürlüğü yoksa, örgütlenme özgürlüğü yoksa, bu 
özgürlükleri garanti altına alacak bir hukukî iklim yoksa, özetle demokrasi yoksa, bir 
sorunu çözmek için yola revan olduklarını söyleyen  kâğıttan kahramanlar  ya yalan 
söylüyorlardır ya da bizi kandırıyorlardır. Kürt Sorunu’nun basitçe bir siyasal şiddet sorunu 
değil, bir toplumsal sorun olduğu ve çözümün de toplumsal (yapı/kurumlar ve toplumu 
oluşturan kesimlerde ve bireylerde) olduğu konusunda toplumu ikna edecek bir politika 
geliştirilmesi gerekmektedir. Nitekim, Kürt Sorunu ne sadece Kandil’le ne İmralı Adası’yla 
ne sadece Edirne’yle ne de sadece grup toplantılarında konuşan/konuşacak karton 
kahramanlarla çözülebilecek bir sorundur. Kürt Sorunu’nun çözüm adresi Anadolu, öznesi 
de bu coğrafyada yaşayan insanlar, halk, bu toplumdur. 

Unutmadan not etmek gerekiyor ki, Kürt Sorunu’nu çözecek öznenin bu toplum, bu halk 
olduğu konusu -halkın  özne  olduğunun kabulü- halkın  heterojen  olduğunu; halkın 
heterojen olduğunu kabul de farklılıkların  meşru  olduğu ön kabulünü gerektirmektedir. 
TİP, farklılıkların ötekileştirildiği, düşmanlaştırıldığı bir iklimde halkın özneliğinden 
bahsetmenin mümkün olamayacağı konusunda da bir tutarlı politik dil geliştirmek 
zorundadır: Nitekim, çoğulluğun çoğunluğa kurban edildiği bir toplumsal zeminde sadece 
halk adına konuştuğunu zanneden çakma diktatörlerin sesi çıkacak; onların borusu 
ötecektir. Halk özne olacaksa sırtını çoğulluğun meşruiyetine dayayarak özne olacaktır. 
Çoğulluk meşru değilse, çoğunluk buyuracaktır. Ya çoğulluğun zenginliğine dayanmak ya 
da çoğunluğun adına konuşanların zırvalıklarına katlanmak zorundayız.

Bu noktada, hukukun toplumun  işletim sistemi olduğunun da altını çizmek gerekiyor. 
Toplumsal kurumlarsa bu işletim sistemi içinde, bu işletim sistemi ile çalışırlar. Bireyler hem 
toplumsal kurumları şekillendirirler hem de onlar tarafından şekillenirler. Her bir toplumsal 
kurum da havada tek başına asılı durmaz; diğer toplumsal kurumlarla karşılıklı ilişkileri 
bağlamında şekillenir, bu ilişkiler ağı içinde tanımlanırlar. İşte hukuk, tam da bu noktada, 

bireyler-toplumsal kurumlar arasındaki çift yönlü ve girift ilişkinin işletim sistemi gibi 
çalışır. Sözün özü,  çoğullukları garanti altına alan bir  hukuk  yoksa 
farklılıkların meşruiyetinden konuşmak da anlamsız olacaktır. Farklılıkların meşru olmadığı 
yerde halkın özneliği içi boş bir temenniden, bir fanteziden fazlası değildir. Halkın özne 
olmadığı yerde de bir toplumsal sorun çözülemez. Sorun ancak bu şekilde ele alınırsa, 
Kürt Sorunu’nu çözmenin Kürtlerin Sorunu’nu çözmekten farklı bir ontolojiye tekabül 
ettiği de kabul edilmiş olacaktır. Çözüm için halkın özne olduğunu, halkın özne olabilmesi 
için toplumun  heterojen  olduğunu, heterojenliği özümseyebilmek için 
farklılıkların  meşru  olduklarını, farklıkların meşruluğu için hukuka ve 
demokrasiye  ihtiyacımız  olduğunu; Kürt Sorunu’nun Kürtlerin olduğu kadar kendi 
mahallemizi, kendi politik kimliklerimizi, politik duruşlarımızı da şekillendirecek bir sorun 
olduğunu kabul etmemiz gerekmektedir. Kürt Sorunu; tıkanan politik yapıyı 
açmanın  lavmanı, yeniden cumhurbaşkanı seçilmenin anahtarı, Kürt seçmene şirinlik 
yapmanın, daha fazla oy almanın manivelası olarak gündeme geldikçe kronikleşti. Kürt 
Meselesi ile başka sorunları çözmeye kalkmak Kürt Sorunu’nu çözmek istememenin, 
toplumsal barışı önemsememenin, toplumsal huzuru görmezden gelmenin bir başka 
ifadesidir.

Üniversiteler

19 Mart Toplumsal Hareketi; İstanbul Üniversitesi Esnaf Yemekhanesi önünde bu 
üniversitenin öğrencilerinin Boğaziçi, Yıldız ve İstanbul Teknik üniversitelerindeki 
arkadaşlarının da desteği ile polis barikatlarını yıkmalarıyla başlandı dense yanlış olmaz. 
Aynı günlerde Ankara üniversiteleri İstanbul’daki arkadaşlarına destek oldular. ODTÜ, 
Hacettepe ve Ankara üniversiteleri kadar -başta Bilkent olmak üzere- özel üniversitelerde 
eğitim görmekte olan üniversiteliler de direndiler. CHP, eylemlerin ilk günlerinde 
üniversiteden gelen destekleri sadece Ekrem İmamoğlu’nun tutuklanmasına yönelik 
tepkiler olarak değerlendirse de nihayetinde gençlerin sesini duydu. Üniversiteler 19 
Mart’ın motorunu oluşturdular. Ancak bu noktada şu hususun altını çizmek yerinde 
olacaktır -ki toplumsal muhalefet bileşenlerinin, başta da TİP’in, öğrencilerin eğitim, hayat 
ve gelecek kaygılarını iyi değerlendirmesi gerekmektedir. Öğrencilerin spesifik talep ve 
umutsuzluklarını toplumsal muhalefete eklemleyen de bu husustur. Kendi spesifik talepleri 
önemsenmeyen, kâle alınmayan öğrencilerin -yazın gelmesinin, okulların tatile girmesinin 
de getireceği rehâvetle birlikte- Hareket’ten kopma eğilimine girecekleri de apaçıktır.

19 Mart Toplumsal Hareketi 

Sosyal hareketler, (dar anlamıyla) siyasal hareketlerden -örgütlü-politik hareketlerden- 
faklı özellikler gösterirler. Sosyal hareketler önceden karar alınmış, günü saati belirlenmiş, 
yukarıdan aşağı -hiyerarşik- örgütlü hareketler değillerdir. Yöneticileri yok, (kanaat) 
önderleri vardır; homojen değillerdir, katılımcıları arasında tutarlı bir politik hat bulmak 
zordur; örgütsel kararlarla değil, kamusal akılla yollarını bulur, ilerlerler. 19 Mart Hareketi de 
bir sosyal hareketin tüm bu özelliklerini bünyesinde taşır. 

Enis Berberoğlu’nun tutuklanmasından sonra, 15 Haziran 2017’de Kemal Kılıçdaroğlu’nun 
başlattığı Adalet Yürüyüşü hayli ses getirmiş ama bu, bugünküne benzer bir toplumsal 
harekete dönememişti. 30 Ekim 2024'te İstanbul'da Esenyurt Belediyesi'nin CHP'li 
Başkanı Ahmet Özer’in tutuklanması ve belediyeye kayyum atanması sonrasında da çeşitli 
eylemler, gösteriler olmuş ama yine bir sosyal hareket doğ(a)mamıştı. Benzer şekilde, 
HDP/DEM parti de kayyum atanan belediyeleri için uzun soluklu eylemler gerçekleştirmiş, 
kamuoyuna sesini duyurmaya çalışmış ama bunlar da kapsamlı bir sosyal harekete 
dönüş(e)memişlerdi. Daha önce altı çizildiği gibi, sosyal hareketler, örgütlü-politik 
hareketlerden farklı bir doğaya sahiptirler. Nitekim bu, bize, 19 Mart Hareketi’nin doğası 
hakkında bir takım tespitlerde bulunabilmek için de bir fırsat verecektir. Yeniden tekrar 

dışlanırken Kürt Sorunu PKK’nın lağvına, silah bırakmaya indirgendi. Müzâkere ve pazarlık, 
barış ve çözüm perspektiflerinin önüne çekildi. Bu süreci 19 Mart Toplumsal Hareketi’ne 
eklemleyen de yeni sürecin bu niteliği, toplumsal barışın ve demokratikleşmenin yerlerini 
kapalı devre pazarlıklara bırakmaları oldu. Süreci ana hatlarıyla özetlemek, ormanı 
gözümüzde canlandırabilmek açısından kayda değer olacaktır. 

Tanzimat’tan (1839) sonra şekillenmeye başlayan Kürt Sorunu, son evresine 15 Ağustos 
1984’teki Eruh Baskını  ile girmişti. Bu süreçte iktidar blokları değişti, bu bloklar içindeki 
siyasî iktidarlar değişti; Lâkin, 40 yıllık siyasal şiddet ortamına devlet hep  güvenlikçi 
politikalar ve terörle mücadele gözlükleriyle bakmaktan vazgeçmedi; ta ki 2013’e kadar.

Devletin, Kürt Sorunu’nu terörle mücadele dışında bir noktada ele almasına, çözmeye 
çalışmasına dayanan temel stratejik dönüşümün ilk izleri 2009 yılı başlarında görülmeye 
başlandı. 24 Mart’ta, İran seyahati sırasında, uçakta basının sorularını yanıtlayan dönemin 
Cumhurbaşkanı Abdullah Gül, Kuzey Irak’ı kastederek “Kürdistan” ifadesini  kullandı  ve 
"Kürt Sorunu’nda iyi şeyler olacağını[n]" altını çizdi. Mayıs ayında Çek Cumhuriyeti'ndeki 
Prag Zirvesi’nden dönerken yine uçakta yaptığı açıklamalarda “İster terör ister 
Güneydoğu ister Kürt meselesi deyin, bu Türkiye'nin birinci sorunudur. Halledilmesi 
lazımdır…İyi gelişmeler olması lazım ve olabilir. Herkes işin çok daha farkında…. O yüzden 
iyi şeyler olacak diyorum. Bir fırsat var, fırsatın kaçmaması lazım." 
şeklinde açıklamalarda bulundu (Milliyet 09.05.2009). 5 Ağustos’ta dönemin Başbakanı 
Tayyip Erdoğan Kürt Açılımı ile ilgili olarak Demokratik Toplum Partisi lideri Ahmet 
Türk’le  bir araya  geldi. Aynı günlerde  Polis Akademisinde Kürt Açılımı üst başlığıyla 
bir çalıştay da düzenlendi (Hürriyet 02.08.2009).

Kürt Sorunu ile ilgili strateji değişimi The Economist dergisinin de dikkatini çekmişti. 27 
Ağustos’ta Barış Zamanı (mı)? (Peace Time?) başlığıyla çıkan haber/analizde Türk 
hükûmetinin Kürt Sorunu’nun çözümüyle ilgili ciddi bir plan hazırlığı içinde olduğu alt 
başlığa taşındı. 31 Mayıs’ta PKK ateşkesi tek taraflı uzattığını açıkladı.

2010 Şubat’ında dönemin Ak Parti Genel Başkan Yardımcısı Hüseyin Çelik, demokratik 
açılım konusunda kararlı olduklarını ve geri adım atmalarının söz konusu olmadığını 
belirterek, “Ya biz bu meseleyi çözeriz ya bu mesele bizi çözer” dedi (Milliyet, 08.02.2010). 
21 Şubat’ta dönemin Başbakanı Recep Tayyip Erdoğan, demokratik açılım kapsamında 
Beşiktaş’taki Başbakanlık Çalışma Ofisi’nde bir araya geldiği sanatçılara açılımı anlatarak 
destek istedi. “Sanatınızla, sanatçı duyarlılığınızla değişim hareketine omuz vermenizi 
sizlerden bilhassa rica ediyorum. Siz olmazsanız, sizin duyarlılığınız olmazsa, sizin öncü 
rolünüz olmazsa süreç eksik kalır” dedi (Milliyet.21.02.2010).

2011 Eylül’ünde, dönemin Başbakanlık Müsteşar Yardımcısı Hakan Fidan ve MİT Müsteşar 
Yardımcısı Afet Güneş’in PKK yöneticileri Mustafa Karasu ve Sabri Ok’la Oslo'da yaptığı 
görüşmeye ait olduğu iddia edilen bir ses kaydı internete sızdı (Hürriyet, 13.09.2011). Fidan 
bu görüşmeleri Başbakan Recep Tayyip Erdoğan’ın  talimatıyla  ve onun  özel 
temsilcisi sıfatıyla gerçekleştirmişti.

2013’ün ilk günlerinde Barış ve Demokrasi Partisi Batman Milletvekili Ayla Akat Ata ile 
Mardin bağımsız milletvekili ve Demokratik Toplum Kongresi Eş Başkanı Ahmet Türk'ten 
oluşan heyet, Abdullah Öcalan ile görüşmek üzere İmralı’ya gittiler (Bianet, 03.01.2013). 23 
Şubat’ta da Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanı  Pervin Buldan, İstanbul 
Milletvekili  Sırrı Süreyya Önder  ve Diyarbakır Milletvekili  Altan 
Tan  İmralı’ya  giderler  (Anadolu Ajansı, 23.02.2013). İmralı’ya 3. ziyaret 18 Mart’ta 
gerçekleştirildi. Barış ve Demokrasi Partisi Eş Genel Başkanı Hakkâri Milletvekili Selahattin 
Demirtaş, BDP Grup Başkan Vekili Iğdır Milletvekili Pervin Buldan ve İstanbul Milletvekili 
Sırrı Süreyya Önder yine  İmralı’ya gittiler  (Bianet  18.03.2013). 3 Nisan’da 63 kişilik Âkil 
Adamlar Heyeti  açıklandı.  Ekim ayı başında dönemin Başbakanı Erdoğan; kamuda 
başörtüsü yasağının kaldırılmasından, farklı dilde eğitime, seçim barajında 
değişikliklerden, eski köy isimlerinin geri verilmesine, öğrenci andının kaldırılmasına, 

alfabeye “x, w ve q” harflerinin eklenmesine kadar birçok yeniliğin yer 
aldığı demokratikleşme paketini açıkladı (NTVMSNBC, 01.10.2013). 2 Aralık’ta Toplumsal 
Barış Yollarının Araştırılması ve Çözüm Sürecinin Değerlendirilmesi Amacıyla Kurulan 
Meclis Araştırma Komisyonu Raporu yayınlandı.

27 Ocak 2014’te Barış ve Demokrasi Partisi Grup Başkanvekilleri Pervin Buldan ve İdris 
Baluken bir kez daha Öcalan ile görüşmeye gittiler (Hürriyet, 27.01.2014). Eylül ayının son 
günlerinde dönemin Başbakan Yardımcısı Bülent Arınç, "Çözüm sürecinin başarıya 
ulaşması noktasında hükümeti[n]… varlığını ortaya koy[duğunu]” bu amaçla bir Çözüm 
Süreci Kurulu oluşturulacağını açıkladı (Radikal 30.09.2014). 16 Temmuz’da Terörün Sona 
Erdirilmesi ve Toplumsal Bütünleşmenin Güçlendirilmesine Dair Kanun kabul edildi.

2009’dan 2015’e kadar geçen zamanda da provokasyonlar, yol kazaları olmamış değildi. 
Türkiye Kürt siyasî hareketinin destek vermekten imtina ettiği bir  Gezi Direnişi  süreci 
yaşadı bu süreçte. 17-25 Aralık’taki yolsuzluk ve rüşvet skandalında iktidar iyice yara aldı. 
İktidar bloku içinde 2013’te belirginleşen krize, 2015 Haziran seçimlerinde siyasal bir kriz 
de eklendi. AKP kelimenin tam anlamıyla iktidarı kaybetti. Türkiye neredeyse bir iç savaşa 
doğru sürüklendi. AKP 2015 Kasım ayındaki seçimleri yeniden kazandı. Gülen’in darbe 
girişimi “Allah’ın bir lütfu” gibi imdada yetişti.; otoriterizmin pekişmesine, reistokrasinin 
kurumsallaşabilmesine imkân tanıdı. Kürtlerin ötekileştirilmeleri siyasî krizin aşılmasının 
payandası haline getirildi; İktidarın bekasına indirgenerek ele alınan Çözüm Süreci 
unutuldu.

Çözümsüz, toplumsal barışsız bu Müzâkere Süreci’nin ilk adımları 1 Ekim’de Bahçeli ile 
DEM Parti Meclis grubu arasındaki ayaküstü hasbihâl ile atıldı. 22 Ekim’de Bahçeli’nin, 
Öcalan’ın TBMM’ye gelerek “Örgütün lağvedildiğini ilan etmesini” önermesiyle de gözler 
PKK’ya çevrildi. (Evrensel 29.10.2024) Aynı günlerde Bahçeli, PKK’nın silah bırakmayı 
kabul etmesi halinde Öcalan’ın TBMM’de konuşabileceğini açıkladı. Tam da bugünlerde 
Ömer Öcalan İmralı’da Abdullah Öcalan ile görüştü. TUSAŞ saldırısı da o gün cereyan 
etmişti. Ekim ayının son günlerinde Erdoğan da Bahçeli’nin açıklamalarına destek verdi. 
2024’ün son günlerinde Suriye’deki rejim değişikliği Kürt sorununa yeni bir boyut daha 
ekledi. DEM Parti heyetinin ilk İmralı ziyareti de bugünlerde gerçekleştirildi. 2025’in ilk 
günlerinde DEM Parti, TBMM’deki diğer siyasî partilerle görüşmelere başladı. 27 Şubat’ta 
Öcalan, “Silah bırakma ve kendini feshetme” çağrısı yaptı. PKK, 1 Mart’tan itibaren geçerli 
olmak üzere ateşkes ilan etti ve Öcalan’ın çağrısının gereklerine uyacağını açıkladı. 10 
Nisan’da Erdoğan, DEM Parti heyetini cumhurbaşkanlığında kabul etti. 26 Nisan’da Suriyeli 
Kürt partileri Kamışlı’da Kürt Ulusal Konferansı düzenledi. Ve 5-7 Mayıs’ta PKK kongresi 
toplandı.

PKK’nın silah bırakması ve Kongre sonrasındaki basın açıklamalarında yer alan ifadeler 
toplumu ana hatlarıyla 3 parçaya böldü: 

• PKK’nın silah bırakmasıyla Kürt Sorunu’nun bittiğini, Terörsüz Türkiye hedefine 
ulaştığını savunan, Kürt Sorunu’nu “oldu bittiye” getiren; Müzâkere Süreci’ni yeni 
anayasanın, yeni anayasa tartışmasını Erdoğan’ın yeniden ve yeniden cumhurbaşkanı 
seçilebilmesinin, Erdoğan’a yeniden, üç kere daha cumhurbaşkanı seçilebilme imkânı 
tanıyabilecek yasal değişiklikler yapma komedisini de reistokrasinin anahtarı olarak 
kurgulayan pazarlıkçılar (Cumhur İttifakı). 

• PKK’nın açıklamalarındaki Lozan Antlaşması ve 1921/24 anayasalarına dair eleştirel 
ifadelerden ve silah bırakmanın Suriye’deki Kürtleri kapsamamasından rahatsız olan, 
sürecin arkasında ABD/İsrail’in izlerini arayan endişeliler.

• PKK’nın silah bırakması ile yükselen şovenist/intikamcı duyguları okşayarak oy 
oranlarını artırmayı hedefleyen, gerçek bir barış süreci bir yana Cumhur İttifakı’nın 
müzâkereci tavrını bile ihanet olarak değerlendiren intikamcılar. 

Kürt Sorunu’nda gelinen nokta, 19 Mart sonrası şekillenen toplumsal muhalefete ağır bir 

dışarıdan bakıldığında da görülmeyen bir elektrik aksamı -bir sinir sistemi- (CHP 
haricindeki tüm toplumsal bileşenler) de vardır. Bu otomobil, elektrik aksamının 
yardımıyla, bir sıvıyı, benzini, motorlarında (öğrenciler) kinetik enerjiye çevirir ve otomobil 
hareket eder. Politik söylem/talepler -akaryakıt- tam da zurnanın zırt dediği yerdir. Bu 
bağlamda, Erdoğan-karşıtlığının 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin akaryakıtı; sokağın tek 
ortak keseni, sokaktaki heterojen yapının yegâne ortak dili olduğunu da not edelim. 
Nitekim, ben, Erdoğan-İstemezükçülüğünün 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin en sorunlu 
yönü olduğunu düşünmekteyim.

Elbette bir tavuk-yumurta sorusudur ama Hareket’in bileşenlerinin -en başta da CHP’nin- 
şu hususu dikkatle analiz etmesi elzemdir: Mevcut Saray Rejimi -bugünün Türkiye’sinde 
ete kemiğe bürünmüş, CBHS olarak tezahür etmiş bir otoriterlik olarak reistokrasi- 
Erdoğan’dan mı türer yoksa, tersine, Erdoğan mı otoriter zihniyetten? Soruyu farklı bir 
şekilde sormak gerekirse, bugün, şu anda tene�üs ettiğimiz reistokrasi (Saray Rejimi, 
CBHS) hüdâyinâbit -kendi kendine (siyasî) topraktan filizlenivermiş- midir yoksa 
1970’lerden itibaren şekillenen ama 12 Eylül Darbesi ile handiyse bir devlet ideolojisi, bir 
resmî ideoloji hâline gelen/getirilen Türk-İslam Sentezi’nin spesifik bir mahsulü müdür? Bir 
otoriter olarak Erdoğan giderse Türkiye bir anda, kendiliğinden demokratikleşir mi yoksa 
sorun, Erdoğan’ın şahsı değil de onu da üreten mantalitede, bizzat Türk İslâm Sentezi’nde 
midir? Tavuk mu yumurtadan, otoriter yönetici mi otoriter yapı ve mantaliteden çıkar 
yoksa otoriter toprak mı otoriter bir mahsul verir? Cevabımızın 19 Mart otomobiline 
yükleyeceğimiz akaryakıtın oktanıyla alâkalı olduğu açık. Ben, sokağın ortak dili olarak 
tezahür eden Erdoğan-karşıtlığının, bir toplumsal hareketi devindirecek kinetik enerjiyi 
üretebilmek açısından yetersiz olduğunu düşünüyorum: 19 Mart Toplumsal Hareketi’nin 
kamuoyu önderleri, nihayetinde, Erdoğan’ı da üreten Türk-İslâm Sentezi üzerine 
düşünmek; akaryakıt ile teşbih edilen politik dil, argümanlar, söylem… üzerinde de kafa 
yormak mecburiyetindedirler.

19 Mart’ın Katalizörü versus Âmiri Olmak

Mevcut yapının bizzat Erdoğan’dan türemediği, Erdoğan’ın da beslendiği, mevcut rejimi 
mümkün kılan Türk İslâm Sentezi’nin de bu bağlamda dikkate alınmak zorunda olunduğu 
hususu değneğin bir ucu ise değneğin diğer ucu da 19 Mart Hareketi’nin heterojen 
karakteridir.

Heterojenliğin sosyal hareketlerin doğasına mündemiç olduklarını daha önce de 
belirtmiştim. Ancak, 19 Mart Hareketi bileşenlerinin farklılıklarının ortak noktalarından çok 
daha fazla olduğunu, hiç değilse şu anda sokağın neredeyse tek ortak keseninin 
Erdoğan-karşıtlığı olduğunu da belirtmek gerekir. Bir dilemmadan bahsettiğimizin altını 
çizmek gerekiyor: Bir yanda Erdoğan-karşıtlığını aşmak diğer yanda sokağın tek ortak 
keseninin anti-Erdoğan’cılık olması ve sokağın Erdoğan-karşıtlığından beslenmesi. Üstelik, 
zamanla, Hareket’in farklı bileşenlerinin -en başta da Hareket’in motoru üniversitelilerin ve 
denkleme yeni eklenen, kuvveden fiile geçen Barış/Müzakere Süreci’nin- kendi özgül 
taleplerini öne çıkarmaya çalışmalarının; Hareket’in parçalanma, dağılma riski taşımasının 
da ihtimal dahilinde olduğu unutulmamalıdır. Ancak ne Hareket’in heterojenliği ne de 
bileşenlerin kendi talepleri etrafında kümelenmeleri apriori kötüdür; bu sadece, yine, 
Hareket’in kanaat önderlerinin farkında ve proaktif olmalarını gerektiren bir husus olarak 
okunmalıdır. Ön alma, heterojenliğin dağılmaya değil zenginliğe doğru evrilmesine vesile 
olabilecektir.

Takvim

19 Mart Hareketi’nin -Erdoğan karşıtlığının dışında- net, sarih bir politik söylem/dil/talep 
inşâ edememesi yanında, bir takvim sorununa da dikkat çekmek gerekiyor. Eğer Erdoğan 

karşıtlığının ötesinde bir politik dil inşa edilemezse, yaklaşan toplumsal/akademik 
takvimin Hareket’in motoru öğrenci dinamizminin sönümlenmesini de teşvik edebileceği 
düşünülebilir. Nitekim, 6 Haziran’da ülke Kurban Bayramı tatiline girecek, neredeyse tüm 
üniversiteler bayram tatilini takiben final sınavlarını yapacak ve peşinden yaz tatili 
başlayacaktır. Bu, 19 Mart Hareketi’nin mayıs sonu itibariyle kaçınılmaz olarak sonlanacağı 
anlamına gelmez. Ancak, bileşenler bu konuda proaktif olmadıklarında, Hareket’i 
çeşitlendirmediklerinde, barışçıl demokratik protestoları Anadolu’ya yaymadıklarında ve 
hepsinden de önemlisi bir Erdoğan-karşıtlığı ötesine geçemediklerinde Hareket’in ısısının 
kaybolabileceğini de not etmek gerekiyor.

Ortak Politik Dil Olarak Asgarî Hukuk ve Fikir Özgürlüğü

19 Mart Toplumsal Hareketi, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci ve 
üniversitelerde devam eden eylemlerin bir ortak politik dil etrafında bir araya getirilmeleri 
elzemdir. Asgarî, temel hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramlarının hem toplumsal 
muhalefeti bir araya getirecek ortak dil ihtiyacını giderebileceği hem de Müzâkere 
Süreci’nin gündeme taşıyacağı besbelli olan yeni anayasa/anayasa değişikliği süreci için 
bir alternatif olarak savunulabileceği düşünülebilir; hiç kuşkusuz bunun TİP’e stratejik bir 
avantaj vereceği de belirtilmelidir. TİP, anayasa tartışmalarında da aktif taraf olmalı; 19 
Mart Toplumsal Hareketi’nin, Kürt siyasî hareketi ile yürütülen Müzâkere Süreci’nin ve 
üniversite eylemlerinin tümünün taleplerini harmanlayabilecek, bir araya getirebilecek bu 
ortak dili yeni anayasanın ruhu açısından da dillendirmelidir. Nitekim, Anayasa 
değiştirilirken ya da yeni bir anayasa yazılırken toplumun düşünce ve fikirlerini ifade etme 
özgürlüğü ve/ya temel hukuk kurallarını arkasına alabilme güvencesi yoksa; düşüncelerini 
açıklayan siyasetçilerden sinema menajerlerine ve oyuncularına, medyumlardan sokak 
röportajları yapanlara, en sıradan sivil (pasif) haklardan biri olan boykot hakkını 
kullananlardan üniversite öğrencilerine, gazetecilere, akademisyenlere akla gelebilecek 
herkes sorgusuz sualsiz tutuklanabiliyor ya da tutuklanma riski taşıyabiliyorsa; 2013’deki 
Gezi Direnişi nedeniyle ya da 30 küsur yıl önceki diploması nedeniyle insanlar fütursuzca 
siyaset dışı ediliyorsa -temel hukuk normları dahi bilinçli bir şekilde yok sayılıyorsa- 
böylesi bir politik iklimde bir anayasanın değiştirilme imkânı da yok demektir. 

 Eğer bir anayasa yazılmak ya da mevcut olanı kapsamlı olarak değiştirilmek isteniyorsa;

1)Mevcut TBMM ivedilikle düşünce ve ifade özgürlüğü önündeki engelleri kaldırmalı ve 
temel hukuk normlarının geçerliliğini garanti altına almalı, ardından da seçim barajını %2-3 
gibi makul bir seviyeye indirerek yasama temsiliyetinin önünü açmalı -ki, düşünce ve ifade 
özgürlüğünü kısıtlamak için hukukî kılıflar uydurmak, bu özgürlükleri hâkim kılmak için 
yapılması gerekenlerden çok daha çetrefilli işlerdir-. Saray’ın TBMM üzerindeki vesayeti 
acilen kaldırılarak ulusal parlamento acilen güçlendirilmelidir. 

2)Ancak ve ancak, düşünce ve fikir özgürlüğü önündeki engeller kaldırılır, temel hukuk 
normlarına riayet konusunda bir siyasî irade gösterilebilirse toplum yeni anayasayı da 
demokratikleşme, sivilleşme, Kürt Sorunu, üniversiteler, kadına yönelik şiddet vb.’yi de 
korkusuzca tartışmaya başlayabilecektir. Tartışan toplum, siyasî temsil gücü bugünkünden 
kat be kat yüksek ve Saray vesayeti altında olmayan TBMM’yi besleyen en önemli kaynak 
olacaktır: Hiç kuşkusuzdur ki, seçim barajının düşürülmesi ve adil bir seçimin yapılması, 
parlamento desenini daha mülevven, daha revnaklı, rengarenk ve cıvıl cıvıl hale getirecek; 
güçlendirilmiş parlamento ulusal egemenliğin gerçek temsilcisi olabilecektir.

3)Anayasa yazmak teknik bir iştir. Toplum bir anayasa ya-za-maz. Anayasayı kaleme alma, 
yazma, ete kemiğe bürüme işi, sadece ve sadece alanında uzman hukukçuların işidir. 
Ancak toplum bu (yeni) anayasadan beklentilerini tartışamıyorsa, sosyal bilimciler 
(siyaset bilimciler, ekonomistler, sosyologlar, tarihçiler…) bu tartışmaların sosyoekonomik 
veçhelerini analiz edemiyorlarsa, temsil gücü yüksek bir ulusal mecliste bu anayasa enine 
uzununa değerlendirilip kabul edilmiyorsa hukukçuların yazacağı bu metin de bir anayasa 

etmekte fayda var: 19 Mart Hareketi, İmamoğlu’nun tutuklanması ile kibriti çakılan, 
CHP’nin önayak olduğu bir sosyal harekettir ancak tutukluluk -ve/ya diploma iptali- 19 
Mart’ın nedeni, CHP’de 19 Mart Hareketi’nin müdürü/âmiri değildir. Hareket, birçok 
bileşenden oluşmakta ve onların farklı talepleri, beklentileriyle şekillenmekte. Bu 
bağlamda, 19 Mart Hareketi’nin önündeki bir diğer tehlike/riskin de her bir bileşenin 
Hareket’i domine etme, heterojenliğini dikkate almama ya da bir hayal kırıklığıyla 
Hareket’ten kendisini izole etme hatasına düşme tehlikesi/riski olduğunu vurgulamak 
gerekiyor -ki bunun genel anlamda 19 Mart Hareketi’nin topyekûn sönümlenmesine de 
zemin hazırlayacağını belirtmeye bile gerek yok. Ancak yine de altını çizerek belirtmek 
gerekiyor ki bu, Hareket’in içindeki parçalardan biri/birkaçının 19 Mart Hareketi’nin 
toplamını hareket ettirebilecek, yönlendirebilecek bir katalizör -ya da tâbir-i câizse 
moderatör- ol(a)mayacağı anlamına da gelememektedir.

Yukarıda da ifade etmeye çalıştığım gibi, bir kişinin, bir parti, dernek, sendika vb.’nin bu 
Hareket’e âmirlik etmesi gibi bir durum, bu tür hareketlerin doğasına aykırıdır. Nitekim, 
yazının bundan sonraki bölümlerinde yazacaklarımın da bir akıl verme, irşâd etme olarak 
değil -bu toplumsal hareketin bir parçası olarak- bu hareketin SWOT analizi ile ilgili 
değerlendirmeler şeklinde okunmasını isterim: Bir sosyal hareket olarak 19 Mart 
Hareketi’nin güçlü, zayıf yönleri, hareketin önündeki fırsat ve tehditler nelerdir bunları 
konuşabileceğimiz sorular sormak; çelişkileri ve fırsatları dile getirmek istiyorum. 
Unutmadan not etmek isterim ki aşağıda ana başlıklarıyla tartışılan -hatta sadece 
hatırlatılan- her bir unsur apriori bir engel ya da bir imkân olarak tanımlanamaz. Her bir 
unsurun 19 Mart Toplumsal Hareketi’ndeki rolü, aktörlerin politik faaliyetleri ile 
şekillenecek, bir başka ifadeyle, ne(yin) kadar engel, ne(yin) kadar imkân 
olduğu/olabileceği Hareket’in içindeki aktörlerin davranışlarıyla şekillenecektir. 

19 Mart-Müzâkere Süreci-Üniversiteler, Ortak Politik Dili Geliştirmek: İmkânlar, Engeller

Küresel Yapı ve Konjonktür

Otoriter eğilimler tüm dünyada yaygınlaşıyor. Sta�an I. Lindberg’in editörlüğünde, 
Gothenburg Üniversitesi Siyaset Bilimi Bölümü’ne bağlı V-Dem Institute (varieties of 
democracy, demokrasinin farklı yüzleri) tarafından hazırlanan raporda (2025), demokratik 
ve özgürlükçü değerlerin dünyada giderek istisnaî bir hâl aldıklarının altı çizilmektedir. 
Rapordan aldığım verileri paylaşmakla yetiniyorum:

Demokratik değer ve prosedürlerin tüm dünyada aşınmasının -yani yapısal faktörlerin- 
yanında uluslararası konjonktürün de AKP iktidarının lehine olduğunu, ABD/Avrupa’daki 
siyasî iktidar(lar)ın konjektürel gerekçelerle AKP yönetimi ile zıtlaşmak konusunda isteksiz 
olduklarının da altını çizmek gerekiyor. 19 Mart’tan bu yana gösterilen uluslararası 
tepkilerin cılızlığını da bu yapısal faktörlerin bir izdüşümü olarak ele almak yerinde 
olacaktır. Göçmen politikaları konusunda neredeyse tüm taleplerine hürmet eden ve 
bunları iştiyakla uygulamaya koyan AKP’nin iktidardan gitmesinin, ABD ve Avrupa için bir 
belirsizlik yaratacağı aşikârdır.

Küresel sivil/siyasal aktörlerin Türkiye’deki toplumsal harekete destekleri her hâlükârda 
önemlidir. Daha önce de değinildiği gibi yukarıdaki satırlar, ne küresel aktörlerin AKP’nin 
dümen suyuna girdikleri ne de 19 Mart Hareketi’ni karşılarına aldıkları şeklinde 
yorumlanmalı; küresel faktörler apriori bir engel olarak düşünülmemelidirler. Nitekim, 
oldukça heterojen yapıdaki Avrupa/ABD’li sivil/politik aktörleri bilgilendirmek, harekete 
geçirmek hâlen çok önemlidir ancak küresel yapısal ve konjektürel bariyerlere de dikkat 
etmek gerekmektedir. Küresel aktörlerin 19 Mart Hareketi’ne bir imkân mı sağlayacakları 
yoksa bir engel mi yaratacakları da yine ve yine Hareket’in içindeki unsurların bu faktörü 
nasıl değerlendirebildikleri ile -siyasî faaliyetin kendisi ile-şekillenecektir.

Erdoğan-karşıtlığı Çıkmazı

Yukarıda da özetlemeye çalıştığım gibi, Saray Rejimi -reistokrasi- ne bir günde inşâ 
edilmiştir ne de dünyadaki yapı ve konjonktürden âzâdedir. Ancak -bunun da ötesinde- 19 
Mart Hareketi’nin tüm bileşenlerinin, Saray Rejimi’nin mi otoriterliği doğurduğu yoksa 
otoriter mantalitenin mi Erdoğan’ın yolunu açtığı konusunda da net olmaları 
gerekmektedir.

Önce bir analoji: Tâbir-i câizse, İmamoğlu 19 Mart Toplumsal Hareketi otomobilinin 
markası; CHP bu otomobilin yürüyen aksamı ve kaportası; Hareket’in içindeki diğer tüm 
bileşenler/paydaşlar arabanın elektrik aksâmı; öğrenci hareketi bu 19 Mart arabasının 
motoru; sokağın politik dili, talepleri, argümanları, söylem ve beklentileri… ise otomobile 
yüklenen akaryakıtıdır. 

Tâbire devam: Her ne kadar bu otomobil -bu Hareket- evvel emirde, markasıyla 
(İmamoğlu) değerlendirilse de eni sonu kaportası üzerinde, yürüyen aksamının (CHP) 
marifetiyle hareket etmektedir. Ancak, bu otomobilin hareketini mümkün kılan ama 

kadar ulaşmaktadır (9-10). Asıl korkutucu olansa, bu hızın sadece doğal arka plan hızından 
fazla oluşu değil, geçmişte yaşanan kitlesel yok oluşlardan bile çok daha hızlı oluşudur. 
Örneğin 1500-1980 yılları arasında gerçekleşen yok oluş oranları, K–Pg yok oluşundan 
24-85 kat daha yüksekken; 1980 sonrası neoliberalizm koşulları altında, söz konusu son 
kitlesel yok oluşun 71-297 katına kadar ulaşabilmektedir. Eğer “Uluslararası Doğayı 
Koruma Birliği (IUCN)” tarafından “kritik tehlike altında” ile “hassas” arasında 
sınıflandırılan türler ile veri yetersizliği olan türler, jeolojik standartlara göre yok olmuş 
sayılırsa, omurgalı hayvanlar için yok oluşun büyüklüğü K–Pg yok oluşunun 8900-18500 
katına kadar ulaşabildiği hesaplanmıştır (11).

Günümüz yok oluşunu geçmiştekilerden ayıran asıl önemli farksa, önceki yok oluşların 
tamamen doğal olaylar sonucu gerçekleşmesidir. Örneğin tüm yok oluşların anası kabul 
edilen Permiyen–Triyas (P-T) Yok Oluşu (~252 milyon yıl önce) Sibirya’daki dev volkanik 
patlamalar ve arkasından denizlerin asitlenmesi, K–Pg Yok Oluşu ise Meksika, Yucatán 
Yarımadasına meteor çarpması ve sonrasındaki hızlı soğumaya bağlı olarak 
gerçekleşmiştir (12-13). Buna karşın günümüz yok oluşu tamamen doğayı “meta” olarak 
ele alan toplumsal üretim ilişkileri biçimimiz, yani “kapitalizmle” ilişkili görünmektedir. 
IPBES, biyoçeşitlilik kayıplarına sebep olarak  arazi kullanım değişikliği (habitat 
tahribatları), doğal kaynakların aşırı sömürüsü, istilacı türler, kirlilik ve iklim değişikliği 
olmak üzere beş temel unsur tanımlamıştır (7). Ancak, bu başlıkların her birinin altında, 
tamamen büyüme ve sermaye birikimi odaklı günümüz ekonomi-politik düzeninin izleri 
açıkça görünmektedir. IPBES tarafından oldukça detaylı biçimde hazırlanan bu raporda, 
her ne kadar arazi kullanım değişiklikleri için endüstriyel tarım faaliyetleri, doğal 
kaynakların aşırı sömürülmesi için endüstriyel balıkçılık faaliyetleri ya da istilacı türler için 
uluslararası ticaret ağları gibi gerekçeler belirtilmiş olsa da, nihayetinde yapılan “öznesiz” 
bir kriz tanımlamaktadır. Yani, rapor incelendiğinde “kapitalizmin” kelime olarak dahi 
sadece iki yerde ve eleştirel bağlamdan kopuk bir şekilde geçmesi dikkat çekicidir. 
Dolayısıyla rapor, biyoçeşitlilik krizinin  sanki bir grup aç gözlü insanın faaliyetiymiş gibi 
sunulduğu izlenimi vermektedir. Nitekim, raporda olası çözümlerin tartışıldığı kısımlarda, 
doğası gereği kapitalist sistem içerisinde gerçekleşmesi hiçbir şekilde mümkün olmayan 
“ekonomik küçülmeye” odaklanılması ya da “piyasa düzenlemeleri” gibi sistem içi 
modifikasyonların önerildiği görülmektedir. Ancak, bu kriz mevcut sistem içerisinde 
çözüm bulunabilecek basit bir çevresel mesele olmaktan ziyade sınıfsal ve politik 
boyutları da olan, yapısal bir problemdir. 

Biyoçeşitlilik kaybı, yalnızca yeryüzündeki tür sayısı dahil olmak üzere biyoçeşitliliğin 
bileşenlerindeki azalma olarak değil, gezegensel sınırların aşılması bağlamında da 
değerlendirilmektedir. Stockolm Dayanıklılık Merkezi 2009 yılında, Dünya sisteminin 
istikrarını ve dayanıklılığını düzenleyen, yani yaşamın devam edebilmesine olanak 
sağlayan sınırlar olarak tanımlayabileceğimiz 9 gezegensel sınır belirlemiştir. Bu temel 
biyofiziksel eşiklerden biyosfer/biyoçeşitlilik bütünlüğünün kaybı da dahil altı tanesi 2023 
yılı itibari ile aşılmıştır (14-15). Halihazırda aşılan diğer beş sınır, yani iklim değişikliği başta 
olmak üzere, arazi sistemlerinin değişiklikleri (habitat bozulmaları), tatlı su döngüsünün 
değişimi, biyojeokimyasal döngülerde bozulma ve yeni kimyasal kirleticiler de, 
biyoçeşitlilik krizinin bileşenlerini oluşturmakta ve bunların hepsi birbirini tetikleyerek 
kümülatif bir etki yaratmaktadır.

Biyoçeşitlilikle birlikte neleri kaybediyoruz?

Bu yazının yazarı gibi, akademik yaşamını bütünüyle biyoçeşitlilik çalışmalarına vakfetmiş 
bir araştırmacı için, bir türün korunması adına yeterli ve tek gerekçe, o türün sadece var 
oluşudur. Ancak toplumun daha geniş kesimlerini harekete geçirmek söz konusu 
olduğunda, yalnızca bu gerekçeye dayanmanın fazlasıyla naif bir beklenti olacağı da 
aşikardır. Bu sebeple biyoçeşitlilik kaybının insana değen taraflarını konuşmakta fayda 
vardır. Biyoçeşitlilik kaybının insan hayatı üzerindeki etkileri başlı başına bir yazının konusu 

olacak kadar genişse de, birkaç ana başlık üzerinde durulabilir. Bu noktada gıda güvenliği 
başlığı ile konuya giriş yapmak faydalı olacaktır. Örneğin tozlaştırıcı böceklerin azalması 
birçok temel gıda maddesi için verim kaybı anlamına gelip,ürünlerin fiyatlarını etkiler ve 
bu durum ister istemez kazancı ile ancak temel besin maddelerinin teminini sağlayan 
emekçi sınıflar üzerine ilave bir yük bindirir. Endüstriyel tarım faaliyetlerinin sonucunda 
tarım alanlarında aşırı pestisit kullanımıysa, toprak verimliliğini doğrudan etkilemekte, 
hatta bazı Küresel Güney ülkelerinde ormanların kesilmesi ile tarıma açılan arazilerin bir 
süre sonra kullanılamaz hale gelip, terk edilmesi ile sonuçlanmaktadır. Ayrıca, 
biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli olması nedeniyle,  gıda sistemlerini gelecek risklere 
karşı dirençli kılan bir unsur olduğu da göz ardı edilmemelidir. 

Biyoçeşitlilik kaybının insan sağlığı üzerindeki belkide en çarpıcı etkilerinden birisi, henüz 
birkaç yıl önce tüm dünyanın deneyimlediği COVID-19 pandemisi örneğinde olduğu gibi, 
zoonotik hastalıkların yayılma riskinin artmasıdır (7,16). Ekosistemlerde tür çeşitliliğinin 
yüksek olması, “seyreltme etkisi” şeklinde tanımlanan mekanizma yoluyla, patojen taşıyıcı 
türlerin baskı altında kalmasını sağlayıp, zoonotik patojenlerin insanlara geçiş olasılığı 
azalmaktadır (17). Buna karşın biyoçeşitlilikteki azalma çoğu durumda kemirgenler gibi 
hem çevresel değişimlere daha çabuk uyum sağlayabilen hem de birçok zoonotik hastalık 
için rezervuar olan türlerin populasyon büyüklüğünü arttırıp, halk sağlığı için önemli bir 
tehdit ortaya çıkarmaktadır (18). 

Özellikle Küresel Güney’in şimdiye kadar neredeyse hiç insan etkisine maruz kalmamış 
orman ekosistemlerinin endüstriyel tarım, madencilik ya da kentleşme faaliyetleriyle 
bozulması, normal şartlarda insan ya da insanlar tarafından yetiştirilen hayvanlarla temas 
etmeyecek olan virüs rezervuarı hayvanların temasına olanak sağlamaktadır (7, 19). Bu 
bağlamda 2002 yılı SARS, 2012 MERS, 2014 Ebola salgınları ve nihayet 2019’da küresel 
ölçekli bir pandemiye evrilen COVID-19 vakalarının tamamının, tarım arazilerinin 
genişlemesiyle ormansızlaşma, hayvancılık faaliyetlerindeki artış, maden sahalarının 
açılması, yaban hayvanı ticareti vs. gibi faaliyetlerin sonucunda ortaya çıkması da tesadüf 
değildir (20).

Biyoçeşitlilik kaybı yalnız zoonotik hastalıklarla değil, tıbbi kaynakların tükenmesiyle de 
insan sağlığını etkilemektedir. Günümüzde kardiovasküler hastalıklardan sonra Dünya’da 
en fazla insan ölümüne sebep olan kanser tedavisinde kullanılan ilaçların %65’i ya 
doğrudan ya da esinlenme suretiyle doğal kaynaklardan elde edilmektedir (21). Benzer 
şekilde, Dünya Sağlık Örgütü’nün (WHO) tanımladığı "temel" ve "gerekli" ilaçlar 
listesindeki ilaçların yaklaşık %10’u, sadece çiçekli bitkilere dayanmaktadır. Küresel 
Güney’in sınırlı sağlık altyapısına sahip bölgelerinde ise, DSÖ verilerine göre insanların 
yaklaşık %80’i geleneksel tıbbi uygulamalarla sağlık ihtiyaçlarını karşılamaktadır (22). 
Dolayısıyla, bu bölgelerdeki biyoçeşitlilik kaybı emekçi sınıflar açısından çevresel bir 
problemin ötesinde, temel bir toplumsal ve yaşamsal kriz haline dönüşmektedir.

Kapitalist Üretim Tarzı ve Biyoçeşitlilik Krizi

İnsan, tarihsel olarak doğa ve biyoçeşitlilikle iç içe geçmiştir. Islah yöntemleriyle tarımın 
geliştirilip, yaban hayvanlarının evcilleştirilmesi ve nihayetinde yerleşik hayata geçiş ancak 
biyoçeşitliliğin sunduğu olanaklarla mümkün olabilmiştir. Bununla birlikte kapitalizm 
öncesi tüm toplumsal formasyonların, ekolojik bozulma ve yerel düzeyde tür yok 
oluşlarına sebep olduğu da doğrudur. Örneğin tarım öncesi dönemde Homo sapiens’in 
küresel ölçekte yayılması, 50 kilogramın üzerindeki hayvanlar olarak tanımlanan 
megafaunanın yok oluşuyla örtüşmektedir. Ancak kapitalizm öncesi toplumlar üretim 
araçlarını ve biçimlerini sürdürebilmek adına, yani tarım toprağının verimliliği ve yabanıl 
gıda kaynaklarıyla kurdukları ilişkinin sürekliliği için  biyoçeşitlilikle işleyen diyalektik bir 
ilişkiye bağımlıydılar (23). Gelinen noktadaysa, bu ilişki kapitalist üretim biçimi ile birlikte 
doğa ve toplum arasında niteliksel bir kopuşa evrilmiştir. Kapitalist üretim biçimi, üretim 

olamaz. Yeni anayasa ya da kapsamlı anayasa değişikliğinin kakistokratik (niteliksizler 
yönetimi) bir değişim değil de adı üstünde ana-yasal bir değişim olması bekleniyorsa 
toplumun desteğine, bilim insanlarının yönlendirme/analizlerine ve hukukçuların meslekî 
bilgilerine ve belki de en önemlisi yönetici elitlerin -bunu sadece siyaset bilimi anlamında 
kullanıyorum- koordinasyonuna ihtiyacımız vardır.

Bir kapsamlı anayasa değişikliği ya da yeni bir anayasa yapmak öncelikle toplumsal 
meşruiyet gerektirir. Toplumsal meşruiyet de her şeyden önce bu sürece toplumun bizzat 
ve bilfiil katılmasını zorunlu kılar. Toplumun bizzat ve bilfiil anayasa yapım sürecine 
katılmasının ön koşulu ise toplumun, bu süreçte, asgarî hukuk kurallarına uyulacağına 
inan(dırıl)ması ve düşünce ve ifade özgürlüğünün garanti altına alınması ile sağlanabilir. 

Çok açıktır ki, ne Saray’ın demokratikleşmek gibi bir niyeti vardır ne de mevcut TBMM’nin 
Saray’a rağmen bir gücü. Ancak 19 Mart’tan bu yana koşullar çok değişmiştir: TİP, ancak 
asgarî hukuk ve düşünce ve fikir özgürlüğü kavramları etrafında Kürt siyasî aktörlerini, 19 
Mart’ı ve üniversite taleplerini bir araya getirme konusunda bir katalizör rolü oynayabilirse 
Saray çevresini bu dönüşümü yapmaya zorlayabilecek bir politik güç haline gelebilir.

Zamanı Geriye Çevirmek

O mümkün değil işte. Türkiye’nin, 2007’den bu yana döşenen otoriterleşme yolundan bir 
çırpıda yüz geri etmesi, gerisin geri dönmesi, tarihin geriye doğru bükülmesi mümkün 
değil. Toplumsal muhalefetin yapabileceği -belki de- en büyük yanlış, AKP öncesini 
idealize etmek; bu Hareket’in politik tahayyülünü geçmişte, geçmişin -80 sonrası, 90’ların- 
hastalıklı parlamentarizminde aramak olurdu. 

“Otoriterleşme Erdoğan/AKP ile geldiğine göre, Erdoğan/AKP gidince otoriterleşmeden 
de eser kalmaz!” Bu ön kabulün oldukça sığ ve tehlikeli olduğunu daha önce de belirtmeye 
gayret etmiştim. Marx’ın mottosunu hatırda tutmak elzemdir: “…dış görünüş ile şeylerin 
özü, eğer doğrudan doğruya çakışsaydı, her türlü bilim gereksiz olurdu.” Ne Erdoğan’ın, 
otoriterliğin ve Saray Rejimin’nin birbirlerinden tamamen farklı şeyler olduklarını 
düşünebilmek ne de Erdoğan ile müşahhas hale gelen Saray Rejimi’nin Erdoğan gidince 
kendiliğinden ortadan kalkacağını -apriori- varsaymak için elimizde yeterli sosyolojik kanıt 
vardır. Türkiye’de otoriterleşmeyi -ve bu otoriterleşmenin spesifik yansıması reistokrasiyi- 
Erdoğan’ı da içine alacak ama ondan daha geniş- toplumsal/politik -ve elbette tarihsel- bir 
sorun olarak ele almak ve toplumsal mücadelenin politik hattını bu eksene oturtmanın 
gerekliliğini vurgulamak lazım. Zamanı geriye çevirmek ülküsü üzerine, Erdoğan-karşıtlığı 
üzerine binâ edilmiş ve Erdoğan gider gitmez sorunların kendiliğinden ve birdenbire 
ortadan kalkacağı ön kabulüne dayanan bir toplumsal hareketin başarıya ulaşma şansının 
olmadığını da tekrar vurgulayarak bitirmek isterim. 

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal
Boyutlarıyla Yüzleşme

Barış Özüdoğru

Biyolojik çeşitlilik ya da biyoçeşitlilik, dünya üzerinde belirli bir bölgedeki organizmaların  
gen, tür, ekosistem ve bunların etkileşimlerindeki çeşitliliği ifade eden çok katmanlı bir 
kavramdır (1). Aslında yaşamın bizatihi kendisini ifade eden bu kavram, 1992 yılında Rio de 
Janeiro'da düzenlenen Birleşmiş Milletler Çevre ve Kalkınma Konferansı sırasında imzaya 
açılan “Biyolojik Çeşitlilik Sözleşmesi” ile uluslararası düzeyde tanınmış ve korunması 
gereken bir değer olarak kabul edilmiştir (1). Biyoçeşitliliği en kapsamlı ve hukuki 
bağlayıcılıkla ele alan tek uluslararası belge niteliğindeki bu sözleşme, biyolojik çeşitliliğin 
korunması, bütün bileşenlerinin sürdürülebilir kullanımı ve genetik kaynakların 
kullanımından doğan faydaların adil ve eşit paylaşımı olmak üzere üç ana hedefi 
benimsemektedir (2). Dünya ülkeleri arasında sadece ABD ve Vatikan’ın taraf olmadığı bu 
sözleşmenin üzerinden geçen 33 yıla rağmen, doğa koruma açısından Dev Panda 
(Ailuropoda melanoleuca) ya da İribaşlı Deniz Kaplumbağası (Caretta caretta) gibi 
koruma biyolojisi açısından ikonikleşmiş türleri kapsayan birkaç başarılı uygulama 
dışındaysa, genel olarak alınan yol, maalesef bir arpa boyu kadardır (3-4). 

Sayılar üzerinden konuşulduğunda durumun ciddiyeti daha çarpıcı bir hal alabilir. Dünya 
üzerinde halihazırda tanımlanmış bitki ve hayvan sayısı yaklaşık 1.7 milyondur. Henüz 
tanımlanmamış türlerle birlikte bu sayının 8 milyona kadar çıkabileceği düşünülmektedir 
(5-6). Bununla birlikte Hükümetlerarası Biyoçeşitlilik ve Ekosistem Hizmetleri 
Platformu’na (IPBES) göre,  önümüzdeki birkaç on yılda yaklaşık bir milyon türün insan 
kaynaklı nedenlerle yok olacağı öngörülmektedir (7). Hem bilimsel çevreler hem de 
hükümetlerarası kuruluşlarca kabul edilen bu durum, sonuncusu  66 milyon yıl önce 
dinozorlar çağını bitiren Kretase–Paleojen (K–Pg) yok oluşu olmak üzere, yerküre 
tarihinde gerçekleşen beş büyük kitlesel yok oluştan sonra “Altıncı Kitlesel Yok Oluş” 
olarak tanımlanmaktadır (8). 

Ancak günümüz yok oluşunu geçmişte yaşanan beş yok oluştan ayıran iki temel fark 
bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, güncel yok oluşun hızıdır. Doğada arka plan yok oluş 
hızı olarak tanımlanan ve türlerin doğal süreçler içinde yok olma hızının ifadesi  olan hız, 
“milyon tür başına yılda 0.1” olarak hesaplanmıştır. Günümüz için hesaplanan yok oluş 
hızıysa bu hesaptan ortalama 100-1000 kat daha fazladır; hatta kurbağa ve semenderlerin 
dahil olduğu iki yaşamlılar gibi bazı canlı gruplarında bu oran arka planın 45000 katına 

Kaynaklar
Convention on Biological Diversity (CBD). (1992). Text of the Convention on Biological Diversity. 
https://www.cbd.int/convention/text/

https://www.gidanindurumu.com/en/uluslararasi-antlasma/biyolojik-%C3%A7e%C5%9Fitlilik-s%C3%B6zle%C5%9F
mesi?utm

https://www.wwfca.org/en/panda_no_longer_endangered/

Mazaris, A.D., Schofield, G., Gkazinou, C., Almpanidou, V. and Hays, G.C., 2017. Global sea turtle conservation 
successes. Science advances, 3(9), p.e1600730.

Mora, C., Tittensor, D.P., Adl, S., Simpson, A.G.B., & Worm, B. (2011). How Many Species Are There on Earth and in 
the Ocean? PLoS Biology, 9(8), e1001127. https://doi.org/10.1371/journal.pbio.1001127 
Costello, M.J., May, R.M., & Stork, N.E. (2013). Can We Name Earth's Species Before They Go Extinct? Science, 
339(6118), 413–416. https://doi.org/10.1126/science.1230318

IPBES (2019). Global assessment report on biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services (pp. 1-1082). Brondízio, E. S., Settele, J., Díaz, S., 
and Ngo, H. T. (eds). IPBES secretariat, Bonn, Germany.

Ceballos, G., Ehrlich, P. R., & Dirzo, R. (2017). Biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction signaled 
by vertebrate population losses and declines. Proceedings of the National Academy of Sciences, 114(30), 
E6089–E6096.

Pimm, S. L., Russell, G. J., Gittleman, J. L., & Brooks, T. M. (1995). The Future of Biodiversity. Science, 269(5222), 
347–350. DOI: 10.1126/science.269.5222.347

Barnosky, A. D., Matzke, N., Tomiya, S., Wogan, G. O., Swartz, B., Quental, T. B., ... & Ferrer, E. A. (2011). Has the 
Earth’s sixth mass extinction already arrived?. Nature, 471(7336), 51-57.

McCallum, M. L. (2015). Vertebrate biodiversity losses point to a sixth mass extinction. Biodiversity and 
Conservation, 24(10), 2497-2519.

Alvarez, L. W., Alvarez, W., Asaro, F., & Michel, H. V. (1980). Extraterrestrial cause for the Cretaceous-Tertiary 
extinction. Science, 208(4448), 1095-1108.

Benton, M. J., & Twitchett, R. J. (2003). How to kill (almost) all life: the end-Permian extinction event. Trends in 
Ecology & Evolution, 18(7), 358-365.

Rockström, J., Ste�en, W., Noone, K., Persson, Å., Chapin III, F. S., Lambin, E., ... & Foley, J. (2009). Planetary 
boundaries: exploring the safe operating space for humanity. Ecology and Society, 14(2).

Richardson, K., Ste�en, W., Lucht, W., Bendtsen, J., Cornell, S. E., Donges, J. F., ... & Rockström, J. (2023). Earth 
beyond six of nine planetary boundaries. Science advances, 9(37), eadh2458.

Keesing, F., Belden, L., Daszak, P. et al. Impacts of biodiversity on the emergence and transmission of infectious 
diseases. Nature 468, 647–652 (2010). https://doi.org/10.1038/nature09575

Ostfeld, R. S., & Keesing, F. (2012). E�ects of host diversity on infectious disease. Annual review of ecology, 
evolution, and systematics, 43(1), 157-182.

 Han, B. A., Schmidt, J. P., Bowden, S. E., & Drake, J. M. (2015). Rodent reservoirs of future zoonotic diseases. 
Proceedings of the National Academy of Sciences, 112(22), 7039-7044.

Wilkinson, D. A., Marshall, J. C., French, N. P., & Hayman, D. T. (2018). Habitat fragmentation, biodiversity loss and 
the risk of novel infectious disease emergence. Journal of the Royal Society Interface, 15(149), 20180403.

Almond, R. E., Grooten, M., & Peterson, T. (2020). Living Planet Report 2020-Bending the curve of biodiversity 
loss. World Wildlife Fund.

Newman, D. J., & Cragg, G. M. (2020). Natural Products as Sources of New Drugs over the Nearly Four Decades 
from 01/1981 to 09/2019. Journal of Natural Products, 83(3), 770–803.

World Health Organization (WHO). (2023). WHO Traditional Medicine Strategy 2023–2032. 
https://www.who.int/publications/i/item/9789240077122

Rappel, I. (2015). Capitalism and species extinction. International Socialism, (147). 
https://isj.org.uk/capitalism-and-species-extinction/ 

Foster, J. B., Clark, B., & York, R. (2023). Ekolojik yarık: Kapitalizmin gezegene karşı savaşı (B. Erdem, Çev.). Marx-21 

Yayınları.

Marx, K. (2021). Kapital: Ekonomi politiğin eleştirisi Cilt I (M. Selik & N. Satlıgan, Çev.). Yordam Kitap.
https://www.fao.org/faostat/en/#data/QCL
 
https://www.weforum.org/stories/2016/01/why-do-we-consume-only-a-tiny-fraction-of-the-world-s-edible-plants/

Foster, J. B. (2023). Antroposen'de kapitalizm: Ekolojik yıkım veya ekolojik devrim (İ. Erman, Çev.). Kalkedon 
Yayınları.

Thornett, A. (2015, May 13). The biodiversity crisis and the environmentalist left. International Viewpoint. 
https://internationalviewpoint.org/spip.php?article4028

süreçlerini merkezileştirerek kırdan kente doğru kaynak akışını kalıcılaştırmış, bu süreçte 
doğayla olan madde alışverişini bozarak Marxist literatüre "metabolik yarık (metabolic 
rift)" olarak giren ekolojik kopuşu yaratmıştır (24). Marx’ın ifadesiyle “Kapitalist üretim, 
büyük merkezlerde topladığı kentli nüfusun toplam nüfus içindeki ağırlığının durmadan 
artmasıyla birlikte, bir yandan, toplumun tarihsel hareket gücünü yoğunlaştırırken, diğer 
yandan, insanla toprak arasındaki madde alışverişini bozar, yani insanın besin maddesi ve 
giyim eşyası biçiminde tükettiği toprak bileşenlerinin toprağa dönüşünü engeller ve 
dolayısıyla toprağın verimliliğinin kalıcı olmasının ebedî doğal koşuluna zarar verir. 
Böylece, aynı zamanda, kentli işçinin fiziksel sağlığına ve kır işçisinin zihinsel yaşamına da 
zarar verir” (25). Yani, kapitalizmin doğuşuyla birlikte doğal alanlardaki organik madde 
döngüsü, besin ve elyaf olarak Avrupa şehir merkezlerine taşınarak kırılmış, taşınan bu 
maddelerse Avrupa şehirlerinde bir atık yükü şeklinde tekrar ortaya çıkmıştır. Dolayısıyla 
metabolik yarık kavramı yalnızca bir çevresel tahribatı işaret etmekten ziyade, insan 
toplumlarının doğayla kurduğu diyalektik ilişkinin tarihsel ve sistemsel bir bozulmasını da 
temsil eder. Yine Marx’’ın günümüz koşullarında çok daha fazla karşılık bulan ifadesiyle 
“Kapitalist tarım, yalnızca işçiyi sömürme araçlarını değil, aynı zamanda toprağı soyma 
tekniklerini de ilerletmiş; kısa vadeli verimlilik artışları, toprağın kalıcı üretkenliğinin yok 
edilmesi pahasına gerçekleştirilmiştir”.Ve kapitalist tarımdaki her ilerleme, yalnızca işçiyi 
soyma sanatındaki bir ilerleme değil, aynı zamanda toprağı soyma sanatındaki bir 
ilerlemedir; toprağın verimliliğini belirli bir süreliğine artıran her ilerleme, aynı zamanda bu 
verimliliğin kalıcı kaynaklarının yıkıma uğratılması doğrultusundaki bir ilerlemedir. Büyük 
sanayi, Amerika Birleşik Devletleri örneğinde olduğu gibi, bir ülkenin gelişmesinin arka 
planında ne kadar önemli bir rol oynarsa, bu yıkıma uğratma süreci o kadar hızlanır.  
Dolayısıyla, kapitalist üretimin tekniği ve toplumsal üretim süreçlerinin birliğini 
geliştirmesinin tek yolu, aynı zamanda her tür zenginliğin asıl kaynaklarına, yani toprağa 
ve işçiye zarar vermesinden geçer (25). 

Kapitalizmin temelini oluşturan meta üretimi, doğayı yalnızca bir kaynak ve atık deposu 
olarak görüp hem ekolojik tahribatın hem de toplumsal yabancılaşmanın yapısal zeminini 
oluşturmaktadır. Ayrıca, genlerden ekosistemlere kadar meta üretim süreci dışında kalan 
biyoçeşitliliğin tüm bileşenleri de, bu sebeple kapitalist sistem içerisinde anlamlı bir 
değere sahip değildir. Örneğin Dünya üzerinde tanımlanmış 400000 bitki türünden 
yaklaşık yarısının yenilebilir olduğu tahmin edilmesine karşın, Birleşmiş Milletler Gıda ve 
Tarım Örgütü’ne (FAO) göre sadece 200 civarında bitki türü küresel tarım faaliyeterine 
konu olup ticareti yapılmaktadır (23, 26-27). Ancak bu bitkilerin bile piyasa taleplerine 
hitap eden bazı zirai çeşitleri üretime konu olmaktadır. Dolayısıyla kapitalist sistem kendi 
yarattığı ve oldukça dar bu ekolojik pencerede bile neolitik dönemden itibaren çiftçi 
topluluklarının ıslah yolu ile geliştirdiği tüm zirai çeşitleri değersiz olarak görüp, piyasa 
talepleri doğrultusunda sınırlı sayıdaki çeşidi kullanmakta/kullandırmaktadır, ki bu durum 
aslında insanlık tarihi ile yaşıt ve özgün bir genetik mirasın yok olması anlamına 
gelmektedir. Bu noktada unutulmaması gerekense, biyoçeşitliliğin genetik ıslahın temeli 
olduğu ve ileride yaşanacak sel/kuraklık vb gibi her türlü aşırı çevre koşullara dirençli 
genetik soyların kaybedilmesinin insanlığı büyük kıtlık dalgalarıyla karşı karşıya 
bırakabilme ihtimalidir.

Kapitalizmin sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle yeryüzündeki canlılığı topyekün yıkıma 
sürüklediği artık net bir şekilde görünmektedir. Her ne kadar bu yıkım tüm insanlığı 
etkileyecek olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre ayrışmaktadır. Çünkü bu 
kriz öncelikli ve çok daha şiddetli olarak sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye 
erişimde dezavantajlı durumda olan şehirli emekçi sınıflar ile yerel halkları etkilemektedir. 
Biyoçeşitliliğin Dünya ortalamasının oldukça üzerinde olduğu gerek Latin Amerika, 
gerekse de Asya’nın tropikal bölgelerinde maden, petrol ya da endüstriyel tarım 
faaliyetleri sonucunda oldukça şiddetli bir ormansızlaşma süreci yaşanırken, bu tahribatın 
maliyetini ödeyenlerse yaşam alanlarını kaybetmek suretiyle mülksüzleştirilip yeni 
“ekolojik proletaryayı” oluşturan yerel topluluklardır. Bu durum, Marxist literatürdeki “ilkel 
birikimin” güncel bir tezahürü olarak okunabilir.

Peki biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arka planında kapitalist ekonomi-politik 
sisteminin yapısal izleri açıkça görüldüğü ve haliyle bu krizle mücadelenin sınıf 
mücadelesinden ayrı ele alınmaması gerekliliği bu kadar açıkken, sol bu krizin neresinde 
durmaktadır? Maalesef, biyoçeşitlilik krizi, iklim krizi ile iç içe geçmiş olmasına ve yerli 
direniş hareketleri ile kent ekolojisi savunucuları gibi çeşitli toplumsal aktörlerin ortaya 
çıkarak eko-sosyalist politikaların gelişimi için uygun bir zemin oluşturmasına rağmen, 
sol/sosyalist çevreler biyoçeşitlilik krizini iklim krizi kadar ciddiyetle ele almamakta, hatta 
büyük ölçüde görmezden gelmektedir. Konu ile ilgili basitçe bir literatür taraması 
yapıldığında bile, hem biyoçeşitliliğin kavramsallaştırılması hem de krizin tanımlanıp olası 
önlemlerin ele alınması konusundaki tüm girişim ve yazılı literatürün sağ ya da liberal 
eğilimli yazarlarla WWF ve Birleşmiş Milletler altında faaliyet gösteren bazı kuruluşların 
çalışmalarına dayandığı görülebilir (28). Örneğin biyoçeşitlilik kavramının küresel ölçekte 
tanınmasında en etkili isimlerden birisi, bazı yorumları öjeni gibi tartışmalı alanlarla 
ilişkilendirilmiş olan “sosyobiyoloji” kuramının  yaratıcısı Edward O. Wilson’dır. Yazdığı 
“Altıncı Yok Oluş”  kitabıyla biyoçeşitlilik krizine dair küresel ölçekte hatırı sayılır bir 
farkındalık yaratan Pulitzer ödüllü Elizabeth Kolbert ise, günümüz kitlesel yok oluşunu 
esas olarak insan etkisine indirgemekte, Naomi Klein’in “İşte Bu Her Şeyi Değiştirir” adlı 
eserinde ortaya koyduğu iklim krizi ve kapitalizm arasındaki bağlantıya yönelik 
eleştirileriniyse açıkça reddetmektedir. Kolbert, bu tür “insan dışı” çözümlemelere yalnızca 
mesafeli kalmakla yetinmeyip, aynı zamanda bu yaklaşımlara karşı sert bir muhalefet de 
geliştirmektedir (28). Solun durumunu ele aldığımızdaysa, ekolojik kriz bağlamında 
Marxist literatüre muhtemelen en fazla katkı yapan isimlerin başında gelen John Bellamy 
Foster’ın dahi biyoçeşitlilik konusunu hiçbir zaman bütünsel olarak ele almayıp, genellikle 
diğer çalışmalarına dağınık biçimde entegre ettiği görünmektedir (29). Solun konuya uzak 
durmasının muhtemel nedenlerini ciddi anlamda ele alan ilk kişilerden birisi olan Alan 
Thornet, meseleyi biyoçeşitlilik kayıplarının iklim krizinin aksine nüfusla da ilişkili olması ve 
solun bu tartışmaya girmekten, tartışmanın neo-Malthusçu bir pozisyona evrileceği 
kaygısıyla kaçınmasına bağlamaktadır (29). Ancak bu açıklama genel olarak yeterli 
görünmemektedir. Çünkü Thornet’in haklı olduğu yerler olsa da, asıl sorun biyoçeşitlilik 
krizinin iklim krizi gibi global ölçekli olmayıp, yerel bir mesele gibi ele alınmasıdır. Küresel 
sıcaklıklardaki 1 °C’lik artış hissedilebilirken, bir kuş türünün yok olmasıysa kitleleri 
harekete geçirecek bir etkiye sahip değildir. Bunun yanı sıra, özellikle Latin Amerika 
solunun temsil ettiği anti emperyalist kalkınmacı mirasın etkisi de bu yaklaşımda belirleyici 
olabilmektedir. Ayrıca, biyoçeşitlilik krizine dair bilgiler biyolojinin alt dalları olan ekoloji, 
koruma biyolojisi ve genetik üzerinden şekillenirken, solun bu bilgilere erişim ve 
içselleştirme noktasında epistemik bir mesafe yaşaması, yani bilginin tekelleşmesi söz 
konusudur. 

Ekososyalist Bir Perspektif İçin Yönelimler

Yazının sonunda sol siyasetin biyoçeşitlilik krizini nasıl ele alması gerektiği üzerine bazı 
öneriler sunmak gerekirse; sosyalistlerin öncelikli olarak biyoçeşitlilik kavramını geç 
kalmadan siyasi gündemlerine entegre etmesi ve bu konuyu sola sonradan eklemlenen 
tali bir unsur olarak değil de, doğrudan sınıf siyaseti ile bütünleşik olarak ele alması, 
kanımca tercihten ziyade bir zorunluluk haline gelmiştir. Bunu yaparken de, çevre 
mücadelesi veren grupların birer siyasi özne olarak görülüp mücadelenin ortaklaştırılması 
gerekmektedir. Sonuç olarak, biyoçeşitlilik krizini tarihsel ve toplumsal bir bağlama 
yerleştirerek, doğayı geri döndürülemez bir şekilde  yok olmanın eşiğine getiren kapitalist 
üretim ilişkilerinin  yapısal zorunluluklarını hedef alan bir siyasi yaklaşım geliştirirken, gayri 
safi yurtiçi hasıla (GSYİH) artışına dayanan kalkınmacı bakış açısı terk edilmelidir. Bu 
yaklaşım ise üretim araçlarının kamulaştırılması gibi yerleşik ve haklı taleplerin de ötesine 
geçen ekososyalist temelli yeni bir siyasi hat geliştirilmesini zorunlu hale getirir. Çünkü 
kapitalizm her ne kadar bu krizin sorumlusu ve hızlandırıcısı olsa da, büyüme odaklı her 
türlü ekonomik model ekolojik yıkıma devam edecektir.

geliyor. 

Marks’a ve Marksizm’e yöneltilen ekonomik determinizm eleştirisinin de hakkaniyetli 
olmadığını belirtmek gerekir. Bu bağlamda özellikle iki noktaya temas etmenin elzem 
olduğunu düşünüyorum. İlk olarak, determinizm ithamından çıkarılabilecek sonucun 
aksine, Marksist düşüncede özne kuvvetlidir. Üretim ilişkilerini toplum içerisinde 
deneyimleyerek bilincini bunun üstüne inşa eden insan, dışsal koşullara karşı “etkisiz 
eleman” değildir, bir sınıfın mensubu olarak aynı zamanda üretim ilişkilerinin de kurucu 
ögesidir, yani dışsal bir şekilde bilincine etki eden toplumsal koşulları var edendir. 
Dolayısıyla hiçbir kavram veya kurum, kendiliğinden ve dolayımsız şekilde, özneyi 
dışlayarak bir diğeri üzerinde belirleyici olamaz. Tam da merkezindeki insan unsuru 
nedeniyle hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları, altyapının kusursuz bir yansıması 
olamazlar. Bu bağlamda Soyer’in yaptığı hatırlatma önemlidir:

“Marx bu üstyapısal unsurları temelin oluşturduğunu söylemiyor; tam tersine, bu 
üstyapısal unsurları oluşturan sınıflar. Sınıflar, kendi maddi temellerine ve toplumsal 
ilişkilerine dayanarak üstyapısal unsurları yaratıp biçimlendiriyor. Diğer bir deyişle, temel, 
üstyapıyı yaratmadığı gibi onu dolaysız biçimde belirlemiyor da. Temelin üstyapı 
karşısındaki belirleyiciliği, esasında insan pratiğinin ürünleri olan ve yapılaşarak insan 
pratiğini koşullayan toplumsal ilişkiler dolayımıyla oluyor.”

İkinci nokta ise Marksizmin üstyapı unsurlarına yaklaşımı üzerinden bir örnekle 
vurgulanabilir. Marks’ın düşüncesinde altyapı üstyapıyı motomot bir şekilde belirliyor 
olsaydı, bir üstyapı kurumu olarak devlet iktidarını elde etmek talileşir, esas amaç olarak 
üretim ilişkilerinin kendiliğinden değişmesi ve buna mukabil üstyapısal unsurların 
otomatik olarak dönüşüm geçirmesi beklenirdi. Böylece siyasal devrim fikri anlamını 
tamamen kaybederdi. Belli ki Marksist doktrinde devletin sınıf çatışmasındaki konumlanışı, 
altyapıya karşı belli bir bağışıklığa sahip olmasını sağlar ve onu yönlendirmek için 
kullanılabilir, ki bu da Lenin’in çalışmalarının ana eksenlerinden birini oluşturur. Buradan 
hareketle hukukun, devletin veya kültür gibi, din gibi üstyapı unsurlarının salt üstyapısal 
unsurlar olarak nitelenerek talileştirilmediği vaka olarak ortada dururken ekonomik 
determinizm eleştirisi daha da haksızlaşır. 

Motomot belirlenme iddiasının hukuk açısından özellikle isabetli olmayacağı, Engels’in 
çalışmalarında da ortaya konmuştur. Zira hukukun sistemsel yapısı, onun homojen bir sınıf 
aygıtı veyahut altyapının doğrudan bir yansıması olmasını engeller:

“Modern bir devlette hukukun, yalnız genel ekonomik duruma uygun düşmesi ve onun 
ifadesi olması gerekmez, aynı zamanda, kendi iç çelişkileri yüzünden kendi kendini 
yaralamayacak sistemli bir ifade de olması gerekir. Ve başarının bedeli şudur ki, ekonomik 
ilişkilerin yansısının aslına uygunluğu giderek yok olur. Ve bir yasanın sınıf egemenliğinin 
kaba, uzlaşmaz ve gerçek ifadesi olması durumu çok daha seyrek görüldüğünden bunun 
özellikle böyle olması gerekir: böyle olmasaydı bu durumun kendisi ‘hukuk anlayışı’na ters 
düşmez miydi?"

Devamla, Engels'e göre; “Hukukun gelişmesi büyük bir ölçüde, ilkin ekonomik ilişkilerin 
doğrudan hukuksal ilkelere çevrilmesinden doğan çelişkilerin giderilmesinden ve uyumlu 
bir hukuksal sistemin kurulmasına çalışılmasından ve sonra da, daha sonraki ekonomik 
gelişmenin etki ve baskısıyla bu sistemin tuz buz edildiğinin ve yeni çelişkilere 
sürüklendiğinin anlaşılmasından başka bir şey değildir.” Engels’in açık anlatımıyla hukuk, 
bir sınıfın aygıtı da olabilir, üretim ilişkilerinin bir ifadesi de olabilir ancak her koşulda, kendi 
iç tutarlılığını sağlamak zorunda olan bir sistem olduğundan bunların hiçbirini dolaysız ve 
kusursuz bir şekilde gerçekleştiremez. Bu anlamda hukukun, altyapıdan belirli ölçüde 
özerk kalabildiğini kabul etmek gerekir. Nitekim Yunan Marksist Nicos Poulantzas’ın 
“göreli özerklik” kavramı, bunu daha yakın tarihlerde ortaya koyan bir kavram olarak 
ortaya çıkmakta, Althusser’in araçsalcılıkla sınırlı tanımına karşı hukukun özgül durumunu 
daha isabetli bir şekilde ortaya koymaktadır.

Nihayetinde, mevcut tartışmada hukuktan ne beklenildiği önemlidir, dünyayı anlamak mı, 
yoksa dünyayı değiştirmek mi? Hukukun, egemen ideoloji doğrultusunda oluşan idealizmi 
ve soyutlayıcı kavramsallaştırmaları, ezelileştirilen kavramlarla hukukun tarihini toplumun 
tarihiyle eşitleme amacına hizmet etse de Marks’ın hukuka yönelik eleştirileri her şeyin 
hukukla başlamadığı, dünyanın hukukla anlaşılamayacağı yönündedir. Genç bir hukuk 
öğrencisiyken bunu keşfeden Marks, hukuk çalışmalarından uzaklaşarak iktisat 
araştırmalarına başlamış, toplumu anlamak için “temelde yatan neden” arayışıyla üretim 
ilişkilerini incelemeye girişmiştir. Bu nedenle hukuk hakkındaki düşünceleri sınırlıdır, 
dönemsel ihtiyaçlara dönük taktiksel bazı yanlar barındırır. Anlatılanlar ışığında; 
altyapı-üstyapı tartışmasının artık hukuk, toplum, devlet ve siyaset ilişkisine dair anlamlı 
bir çıktı sunmadığını iddia etmekte bir beis yoktur. 

Hukuk Denince Ne Anlamamalıyız?

Marksistler, hukuki pozitivist olmamalarına karşın genel anlamıyla hukuku, devletle 
eşsüremli olarak hukuki pozitivizm perspektifinden ele aldılar. Böylece hukuk, devletle 
birlikte vardı, devlet olmadansa varlığına gerek olmayacaktı. Engels ve Marks’ın görüşleri 
de SSCB’de Meta Mübadelesi Okulu’nun önemli ismi Paşukanis’in düşüncesi de aşağı 
yukarı bu doğrultudadır. Lenin’in hukuk düşüncesi de devlet temellidir. Ayrıca Lenin’in 
hukuk düşüncesinde faydacı Jeremy Bentham’ın öğrencisi ve takipçisi, hukuki pozitivist 
John Austin’in buyruk kuramı göze çarpar. Kurulmuş olan sosyalist devletlerin de hukuk 
kavrayışlarının bununla malul olduğu söylenebilir. Ancak bu sınırlı yaklaşımın dışına çıkmak 
gerekir.

Hukukun bir başka ayağı hak mücadeleleri zemininde ilerler. Bu alanda yüzyıllar içerisinde 
birçok kazanım elde edilmiş olmasına karşın örgütlenmenin ve halkın denge-fren gücünün 
zayıfladığı anlarda; neoliberalizmin sosyal devleti tasfiye ettiği süreçte sosyal hakların 
başına geldiği gibi, elde edilen kazanımların aşındığı ve hatta ortadan kalktığı görülür. Bu 
durum, hak mücadelelerinin anlamına dair soru işaretlerini beraberinde getirir. Douzinas’a 
göre: 

“Hak talepleri yerleşik düzenlemelere meydan okumaktan çok onları güçlendirir. Hak 
talebinde bulunan, kurulu güç ve dağıtım emirlerini kabul eder ve siyasal iddiayı yasaya 
kabul talebine dönüştürür. Hukukun rolü, sosyal ve siyasal gerilimleri, kurallarla 
düzenlenen bir dizi çözülebilir soruna dönüştürmek ve bunları kural uzmanlarına teslim 
etmektir. Hak talebinde bulunan, hukukun genel düzenini değiştirmeyi görev bilen ilk 
bildirgelerin devrimcilerinin tam tersidir. Bu ölçüde aksiyonları, baskıya ve tahakküme 
direnme ve ona karşı çıkma olan orijinal haklar taahhüdünü terk eder.”

Bu anlamda Douzinas hak taleplerinin savunulmasını değil, onun doğrudan siyasi 
varoluşunun gerçekleştirilmesi olarak siyasi eylemi olumlar. Siyasi talepler hak şeklinde 
hukuk içerisinde tanımlanmak için değil, nihayetinde o talepleri üreten eşitsizliklerin 
ortadan kaldırılması için vardırlar. Bu anlamda sadece direnme ve isyan hakkını gerçek bir 
hak olarak ele alır. Douzinas’ın hak taleplerine yönelik eleştirel tutumu, bir ideoloji olarak 
hukukun büyük anlatılarına karşı bizleri uyarır. Hukuk tarafsız değildir. Sınıflı toplumların 
işleyişini, kamu düzenini sağlamaya ve sürdürmeye yetecek kadar hakkaniyetli ve tutarlı 
olmak kaydıyla düzenler. Nihayetinde bu haliyle hukuk, hak mücadelelerinden ibaret bir 
mücadele alanı değildir. Onu daha geniş bir hegemonik mücadelenin alanı olarak ele 
almak gerekir.

Hukuku Normatif Alanın Parçası Olarak Ele Almak

Hukuk sosyolojisi içerisinde erken dönemde gelişen yaşayan hukuk perspektifi 
hegemonya mücadelesi bağlamında ele alınabilir. Bu yaklaşıma göre hukuk, devletin 
hukuku olarak cisimleşen kurallardan değil toplumsal birliklerin içsel düzeninde üretilen 

Marksizm ve Hukuk Sorunu Üzerine
Alper Çavuşoğlu

Elinizde bulunan makale, 19-20 Nisan 2025 tarihinde Eskişehir’de gerçekleştirilen Türkiye 
İşçi Partisi Bilim Kurulu Çalıştayında gerçekleştirilen sunumun genişletilmesi ile 
oluşturulmuştur.

Hukuk kavramı, Marksist doktrin içerisinde tartışılması en çok ötelenen, tartışıldığındaysa 
genelde eleştirel bir şekilde ele alınarak hedefe oturtulan kavramlardan biridir. Bu durum, 
gerek hukukun zorunlu olarak hukuki kavramlar ile inşa edilen bir çeşit idealizme sahip 
olmasından, gerekse de yüzyıllardır toplumların baskılanması amacıyla 
araçsallaştırılmasından ileri gelir. Ancak hukukun düzen kurucu ve koruyucu işlevleri, onu 
tamamen göz ardı etmeyi imkânsız kılar. Bu bağlamda, Marksist doktrin içerisinde 
hukukun daha farklı bir perspektiften ele alınmasını zorunlu görüyorum.

Hukuk alanının kavram seti ve bu alana hâkim olan ideoloji nedeniyle hukuk eğitimi, 
özellikle Marksist hukukçular için yabancılaşmaya müsait bir yanılsama alanı oluşturur. Bu 
alanda hukuk toplumsal bütün sorunların anahtarı olarak konumlandırılır. Bunun en somut 
görünümü siyasal taleplerin hızla hukukileşmesi ve hukuka kabul talepleriyle yer 
değiştirmesidir. Öyle ki, bir hukukçu için yalın bir şekilde insanca yaşama talebini dile 
getirmek yeterince meşru gelmez, bu talebin hukuk alanında var olabilmesi için mahkeme 
içtihatları ve uluslararası sözleşmelerde yer alan hükümlerle süslenmesi gerekir. Oysa 
siyasal talepler için dogmatik hukuktan gelecek ilhamlara ihtiyaç bulunmaz. Marksist 
hukukçunun yaşadığı zorluk, kişisel ideolojisiyle içinde bulunduğu ve dahi dünya 
kavrayışını üstüne inşa ettiği alanın ideolojisinin her an çatışma içinde olmasıdır. 

Öte yandan, Marksizm için hukuka dönük esaslı eleştirilerden biri, hukuka içkin olan 
idealizmin dünyayı anlamlandırmakta yetersiz kalacağına ilişkindir. Özel mülkiyet örneği 
ele alınırsa; mülkiyet bir hak olarak konumlandırıldığında, buna dair getirilen kuralların, 
mülkiyetin toplumdaki belki de yüzlerce görünümünden yalnızca iktisadi sistemle uyumlu 
bir yorumuna ilişkin olduğu söylenebilir. Ayrıca doğuştan gelen bir doğal hak olarak 
ortaya konduğundaysa, bu yüzlerce görünümün yanında tarihsel olarak birbiriyle çok 
fazla farklılığı bulunan köle üzerinde özel mülkiyeti mümkün kılan köleci toplum 
mülkiyetiyle, ücretli emeğe dayanan burjuva özel mülkiyeti aynı torbaya atılır ve 

dolayısıyla kavram toplumsal gerçekliği gösteremeyecek hâle gelir. Bunun yanında hukuk, 
var olan toplumsal ilişkileri soyutlaştırıp genelleştirerek hukuk diline tercüme ederken 
bunu ideolojik bir filtreden geçirmek suretiyle gerçekleştirir. Bu doğrultuda Marksizm’in 
hukuk yaklaşımı, hukukun ideolojik maskesini düşürmeye yoğunlaşırken onun burjuvazinin 
elindeki araçsal kullanımına odaklanarak hukuku reddetme veyahut yetersiz görme 
eğilimine sahiptir. Bunun üstüne iktisadi altyapının, hukukun da parçası olduğu üstyapıyı 
belirlediği düşüncesinin eksik ve sekter bir yorumu eklenince Marksist hukukçular için 
epey çetrefilli bir tartışma konusu başlar. 

Üstyapı Unsuru Olarak Hukukun Altyapıyla İlişkisi

Altyapı ve üstyapı arasındaki ilişki, teorideki muğlaklıktan çok, sekter yorumunun siyasi 
söylemi kolaylaştırması nedeniyle genel olarak yanlış ele alınır. Örneğin Meclis’te 
istenmeyen bir kanun teklifi kabul edildiğinde hemen Lenin’in “Parlamento burjuvazinin 
ahırıdır.” sözünü görmeye başlarız. Oysa Lenin’in parlamento hakkındaki düşüncesini bu 
bir cümlesinden anlamak mümkün değildir. Öyle olsaydı, parlamenter siyaseti sokak 
siyasetiyle birleştirmeye dönük çalışmalarının tamamını çöpe atmamız gerekirdi. Kaldı ki 
Marksist yöntemle yapılacak bir inceleme, sözlerin hangi bağlamda sarf edildiğini her 
tarihsel olayda incelemeyi gerektirir.

Hukukun, üstyapısal bir unsur olarak üretim ilişkilerin teşekkül eden altyapının 
belirlenimiyle sınırlı olduğu iddiası öncelikle Marks’ın çalışmalarına dayandırılır. Hukuk 
özelinde ise bu yaklaşıma öncelikle, Marks’ın Ren Bölgesi Demokratlar Komitesi 
Davası’nda yaptığı savunmada sarf ettiği cümlelerde rastlanır:

"Toplum hukuk üzerine kurulmaz, bu bir hukuksal yapıntıdır. Tersine, hukuk, topluma 
dayanmalı; kişisel kaprislerinden farklı olarak, toplumun, belirli bir zamanda egemen olan 
maddi üretim biçiminden doğan ortak çıkarlarını ve gereksinimlerini ifade etmelidir.

(…) Elimde tutmakta olduğum bu Kod Napolyon, modern burjuva toplumunu 
yaratmamıştır. Tersine, 18. yüzyılda doğan ve 19. yüzyılda gelişen burjuva toplumu, 
hukuksal ifadesini bu Kodda bulmaktadır yalnızca. Bu toplumsal koşullara uygunluğu sona 
erer ermez bu Kod basit bir kağıt parçasına dönüşür."

Marks’ın bu ifadelerindeki netliği, mahkemede gerçekleştirilen bir siyasal savunma 
sırasında sarf edilmiş olmasına yormak gerekir. Toplumlar dönüşür, üretim ilişkilerinde 
değişimler yaşanır ancak hukuk kuralları toptan gereksiz hale gelmeyecekse de 
uygulamasında gerçekleşen sorunlar nedeniyle kanunların kadük kalması ve yeniden 
düzenlenmesi ya da ortadan kaldırılması her zaman mümkündür. Ancak elbette, toplumsal 
koşullarla uyuşabildiği ölçüde etkin bir hukuk sisteminden bahsedileceği de muhakkaktır.

Yine Marks, "Üretimin her biçimi kendi hukuksal ilişkilerini, kendi yönetim biçimini vb. 
doğurur." demek suretiyle üretim ilişkilerinin hukuk başta olmak üzere üstyapı unsurları 
üzerindeki belirleyiciliğini ortaya koymuştur. Doğru, hukuk üretim biçimlerinden doğar, 
ancak bunun doğru olması, her an üretim ilişkileri tarafından şekillendirildiği anlamına 
gelmez. Kaldı ki, Marks’ın üretim ilişkilerinin belirleyiciliğine ilişkin düşüncelerinin oluştuğu 
bağlam düşünülünce iddiasının nedeni daha iyi anlaşılır. Şöyle ki, Marks, kapitalizmin 
varlığının tartışmalı olduğu bir dönemde bu sistemin varlığını ispatlamaya, çeşitli 
kurumların kapitalist sistemin varlığını sürdürmeye dönük işleyişini ortaya koymaya 
çalışıyordu. Ürettiği eserlerin, muarızları tarafından dahi hâlâ ana kaynak olarak 
kullanılmasının temel nedenlerinden biri bu çabasındaki başarısıdır. Artık kapitalizmin 
varlığı konusunda bir soru işareti olmadığı gibi, toplumsal hayatın bütün veçheleri 
üzerinde belirleyici etkisinin olduğu da salt Marksistler tarafından değil, çeşitli ekoller 
tarafından savunuluyor. Bu bağlamda, hukukun altyapı tarafından belirlendiği iddiasının 
indirgemeci bir yorumunda ısrar etmek, Marks’ı tarihsel bağlamından kopuk anlamış 
olmanın yanı sıra bugüne dair hiçbir şey söylemeyen kaderci bir tekrara düşmek anlamına 

dernekler, sendikalar, siyasi partiler, gençlik örgütleri, dayanışma ağları içerisinde bu 
sosyalist pratikleri ne kadar ortaya koyduğumuz üzerine düşünmemiz gerekir. Kaldı ki 
kanunlar, çoğu zaman bu toplumsal birliklerin tüzüklerine ve iç işleyişlerinde belirledikleri 
kurallara çok az karışır, sadece genel bir çerçeve çizmekle yetinir ve bu grupların iç 
düzenlemelerinde özerk olabilmesine imkân tanır. Buna karşın çoğu sosyalist 
organizasyon bu genel çerçevenin dışına çıkmaya çok az uğraşır. Tüzüklerinin başlangıç 
kısmındaki hamasi söylemler haricinde oluşturulan pratikler genelde basbayağı burjuva 
teamüllerine dayanır. Bu sınırlı ufkun dışarısına çıkarak geleceğin sosyalizmini inşa etmeye 
şimdiden başlamak elzemdir. Eğer sınıfın örgütleri ya da sınıfı temsil etme iddiasında olan 
partiler sosyalist bir ufka sahiplerse bu durumda sınıf bilinciyle iç içe geçmiş bir hukuk 
bilincini geliştirmek, yapılacaklar listesinin başında gelir.

21. Yüzyıl Sosyalizminde Kültür ve Sanat
Semih Gümüş

Biz hemen önümüze artık bütün dünyada eskimiş, gözden düşmeye başlamış verili 
demokrasinin yerine, yepyeni bir demokrasinin kazanılması amacını koyuyoruz. Bizim 
uzun vadeli programımız sosyalizm programı ama o yolun üstünde ülkemizi adım adım 
demokratikleştirmenin ara yolları da var. Devrimci bir işçi sınıfı partisinin programı ana 
yolu ve onun sonundaki hedefimizi gösterirken mücadele biçimimizi de anlatır. Ve o yolun 
taşlarını döşemek için ayrı programlar yapmak gerekir. Sosyalizmden de önce devletin 
hegemonya alanları olarak gördüğümüz alanların işçi sınıfı ve emekçi halk yararına 
demokratikleştirilmesi gibi bir görevimiz var. Bir sosyalist partinin işlevidir bu. Hangi 
yoldan olursa olsun, sözgelimi reformlar ve radikal reformlarla toplumu değiştirmeyi, 
ileriye doğru atılmayı sağlayacak bütün kazanımlar özünde devrimcidir.

Kültür ve sanat sivil toplum alanlarından biri ve doğrusu bu ülkenin hiç soğumayan sert 
mücadele koşulları içinde çoğu kez akla ve gündeme sonra gelen alanlardan. Oysa sivil 
toplum alanlarının kalbindedir kültür ve sanat. Niçin? Çok boyutlu açılım gerektiren bir 
konu bu. 

***

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta, onun dışında gören bir siyasal parti, hareket, 
örgüt, akım yoktur. Olmaz da. Öte yandan Türkiye sosyalist hareketi de bütün tarihi 
boyunca kültür ve sanata bu yakınlıkta durdu. Kaldı ki her yerde olduğu gibi, ülkemizde de 
kültür ve sanat alanında, son çeyrek yüzyılda AKP-MHP iktidarının zoruyla giderek 
tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz geçmişten bugüne bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması, dersler çıkarılması gereken bir 
durum.

 Şunu aklımızdan çıkarmamalıyız: Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini 
korumasının, toplumsal karşılıklarını adım adım genişletmesinin ara yollarından biri de 
kültür sanat alanıdır. Öte yandan, organik bir parçası olduğumuz bu toplumun uzun zaman 
içinde niteliğini yükseltmenin en etkin araçlarından biridir kültür sanat. Onu ihmal 

normlardan doğar. Bu anlamda toplum ve onun ürettiği pratik, gelenek ve teamül hukuka 
önceldir. Söz gelimi, borç doğuran hukuki sözleşmelerden bahsedebiliyorsak borç 
doğuran ticari ilişkilerin halihazırda var olmaya başlamış olması gerekir. Gerçeklik bu 
şekildeyken, yaşayan hukuk okulu, hukukun toplumda üç farklı şekilde göründüğünü iddia 
eder: Devletin hukuku, yargıçların hukuku ve yaşayan hukuk. Devletin kendi idari iç 
işleyişini düzenlediği, mevzuatla kural ve yasakları ortaya koyduğu hukuk türüne devletin 
hukuku denirken mahkemelerin verdiği kararlar ile oluşan hukuka yargıçların hukuku, 
toplumsal birlikler olarak adlandırılan yapıların içerisinde o birliğin teamül ve pratikleri 
üzerinden şekillenen hukuka ise yaşayan hukuk denir. Yaşayan hukuk okulu, yaşayan 
hukuk pratiklerinin hukukun temelinde olduğunu belirterek devletin kendi hukukunu buna 
uyumlandırmasını talep eder. Ancak gerçekte olan çoğunlukla bu olmaz, her şey, hukuk ile 
düzenlenen bütün toplumsal ilişkiler sanki devletle başlamış gibi görülür. Bu ideolojik 
perdeleme saiki nedeniyle aslında devletin hukuku, yaşama yabancıdır. Onun gerçekliğini 
yansıtmadığı gibi, çoğu zaman bozma eğilimindedir. Bu anlamda, “devletin hukuku” 
kavramsallaştırması, egemen sınıfın çıkarlarının, toplumsal gerçeklikten bağımsız bir 
şekilde egemen kılındığını ortaya koymak için kullanılabilir. 

Hukukun üç farklı görünümü de kendi alanlarındaki farklı normatif yapılar içerisinde 
normlar üretirler. Örneğin devletin hukuku yasama meclisinde ortaya çıkarılırken yaşayan 
hukuk siyasi partilerin, sendikaların veya çok daha zayıf bağlara sahip pek çok 
örgütlenmenin pratikleri içerisinde gelişir. Ürettikleri normlar arasında bir geçişkenlik 
olabileceği gibi, yani bir normun devletin hukuku tarafından ihdas edilmesinin ardından 
yaygın bir pratiğe dönüşerek benimsenmesi ve yaşayan hukuka dahil olması ya da tam 
tersi yaşayan hukuk pratiklerinin mahkeme kararlarında kendisine yer bulabilmesi gibi, 
aynı normatif alanları düzenleme iddiasında olduklarından hukukun bu üç görünümü 
arasında bir mücadele süregider. Bu, farklı pratik ve teamüllerin toplum geneline yayılması 
için siyasi alanda verilecek bir hegemonya mücadelesinin uzantısı olarak ele alınabilir. Bir 
parantezle belirtmek gerekir ki, hukukun modern devlet içerisinde bir kurumsallaşma 
sonucu ortaya çıktığını, dolayısıyla toplumsal normatifliğin her parçasının hukuk olarak 
sayılamayacağını savunan görüşü burada tartışmaya açmayacağım. Her koşulda; ister 
toplumda düzeni sağlayan çoklu hukuklardan, ister çoklu normatif yapılardan bahsedilsin, 
devletin hukukunun tek başına bütün hukuk alanını domine etmediğini, farklı normatif 
yapıların da bu alanda var olabildiğini söylemek gerekir. Bu nedenle hukuk alanındaki 
mücadele, hukuk sisteminin iç düzeniyle sınırlı değildir.

Hegemonya mücadelesi denince akla gelen isim olan Antonio Gramsci’ye göre; “her insan, 
etkin olduğu ölçüde… yaşam ve davranış kuralları, ‘normlar’ koyma eğilimindedir.” Kişiler 
bunu salt bireysel olarak değil, içinde bulundukları bütün topluluklarda, belirli bir 
kendiliğinden düzeni oluşturmak ve sürdürmek için her an deneyimlerler. Bu anlamda 
Gramsci bir adım daha ileri giderek hukuku “yeni geleneklerin yaratılması mücadelesi” 
olarak niteler. Bu yeni geleneklerin yaratılması sırasında, burjuva devletinin ve hukukunun, 
en güçlü yasama faaliyetine sahip olduğu, bütün hukuk alanı üzerinde tekçi ve 
merkeziyetçi tahakküm kuran bir aktör olarak konumlandığını ve diğer normatif yapılara 
ancak kendi izin verdiği ölçüde bir geçerlilik tanıdığını kabul etmek gerekir. Ancak devletin 
hukukunun bu üstünlüğü, düzenin teminatını sağlamaya yarar. Bunun adaleti 
gerçekleştirmeyi amaçladığı iddiasıysa ideolojik bir anlatıdan ibarettir. Adalet, içsel ve 
sübjektif bir değerdir ve adil olanın ne olduğuna dair yargılar bütün hukuk 
mücadelelerinden daha çok, devletin dezavantajlı durumda olduğu bir hegemonik 
mücadele alanıdır. Bu nedenle, Douzinas’ın az önce belirttiğim görüşlerinden hareketle, 
hukuk alanındaki bu mücadelenin salt bir “devletin hukukuna kabul edilme” ya da 
“mahkemelerde verilen hak mücadeleleri” şeklinde olmaması gerekir. Devletin hukukunun 
ne dediğinden bağımsız, toplumsal adalet duygusunun bu hegemonya mücadelelerinin 
çıktılarından hareketle oluşturulabileceği muhakkaktır. Yani yaşayan hukuk pratiklerinin 
üretilebileceği ve yayılabileceği normatif yapıları içeren toplumsal birlikleri ve 
örgütlenmeleri yaratmak, bu hegemonya mücadelesi için önemli bir adımdır.

Günlük yaşamın özgül normatif yapıları farklı şekillerde var olmaya devam etmektedir. 
İçinde bulunduğumuz bütün topluluklarda, toplumsal yapılarda bazen yazılı bazen sözlü 
olarak belirlenmiş kurallar bulunur, düzeni bunlar sağlar, hukuk değil. Hukuk, düzenin 
halihazırda bozulmuş olduğu istisnai anlarda, mevcut normlar düzeni yeniden tesis 
etmeye yeterli gelmediğinde sahneye çıkar. Ki bu durumda dahi, eğer taraflar birbirlerini 
yıldırma politikası olarak hukuka başvurmayı uygun bulmadıysa -ki bu iş davalarında 
işveren tarafının sıkça başvurduğu bir taktiktir- ataleti nedeniyle hızlı çözüm 
üretemediğinden ilk başvurulan yöntem olması pek mümkün değildir. 

Özetle anlatmaya çalıştığım şey, hukukun hukuki uyuşmazlıkları çözmek için son aşamada 
devreye giren bir makam olmakla sınırlandırılmasındansa diğer normatif yapılarla birlikte 
bu uyuşmazlıkları üretmeyecek veya sayısını önemli ölçüde azaltacak bir bütünsellik 
içerisinde düzeni kurabilmesidir. Bu bağlamda hukuka eleştirel yaklaşımla yetinmeyerek 
onu kurucu bir disiplin olarak ele alabiliriz. Hukuk, tıpkı Marks’ın düşündüğü gibi, dünyayı 
anlamlandırmak için elverişli bir araç olmayabilir; ama dünyayı şekillendirmek için son 
derece elverişli bir araçtır. Tam da bu nedenle üretim ilişkilerinin dolaysız yansıtılmasından 
çok onun mümkün oldukça tutarlı ve güvenli bir şekilde var olabilmesi için gereken -ve 
doğrudan yansıma olması gerekmeyen- toplumsal düzeni kurmaya çalışır, halihazırda 
onun dışında oluşmuş olan kendiliğinden düzeni de hukuk düzeninin içine dahil etmeye 
çalışır. O halde, toplumsal düzenin hukuktan ibaret olmadığını, hukuku anlamak için diğer 
toplumsal normları da anlamak gerektiği muhakkaktır. 

Hukuku diğer normatif sistemlerle birlikte bir hegemonya mücadelesinin alanı olarak ele 
almak Marksist hukuk yaklaşımının stratejik hedeflerinden biri olmalıdır. Böylece sosyalist 
bir hukukun imkânı, proletarya devriminin sonrasına ertelenen bir tartışma başlığı 
olmaktan çıkacaktır. Meşhur proletarya devrimi – sosyalizm – komünizm şemasında, 
proletarya devrimi boyunca sınıflı toplumun korunduğu, ancak egemen sınıfın burjuvazi 
değil proletarya olacağı bir geçiş aşaması düşünülür. Ayrıca bu geçiş aşamasının hukuku 
da burjuva hukuku olarak kalmaya devam edecektir. Paşukanis’in Marks ve Engels’in 
çalışmalarına dayanarak savunduğu üzere; sosyalizmle birlikte sınıfların ortadan kalktığı, 
diğer toplumsal eşitsizliklerin ise kırıntı seviyesinde kaldığı bir tasavvurda, sınıflı toplum 
düzenini inşa eden hukuka ihtiyaç da yavaş yavaş ortadan kalkacak ve devletle birlikte 
hukuk sönümlenecektir. Zira bu tasavvurda, mevcut sömürü ilişkilerini ayakta tutması 
gerekmeyecekse devlete ve hukukuna ihtiyaç yoktur. Bu nedenle Paşukanis tarafından 
burjuva hukukunun “sosyalist hukuka” dönüşmeyeceği savunulur. Ona göre toplumsal 
düzen; trafik kuralları, meslek etiği gibi basit ve teknik kurallarla yürütülebilir. Gerçekten 
böyle olacak olsa dahi, toplumsal hayatın farklı şekillerde norm üretmeye devam edeceği 
açıktır. Bu durumda, devletin hukukundan bağımsız olarak sosyalist pratiklerin, hangi 
hukuk düzeni içerisinde olduğu fark etmeksizin çeşitli toplumsal birlikler içerisinde 
normlaştırılması ve genelgeçerleştirilerek bu döneme hazırlanması gerekir. Aksi takdirde, 
üretim ilişkileri devlet eliyle dönüştürülürken burjuva hukukunun ufkuyla sınırlanan hukuk, 
sosyalizmin ayak bağı haline gelecektir.

Sonuç Yerine

Hukukun salt devletle birlikte ele alınmasının onun imkanlarını sınırladığını göstermeye 
çalıştım. Ayrıca geleceğin toplumunu kuracak bir dönüşümü yaratma iddiasındaki 
sosyalist hareketin, hukuka dönük çekingen eleştirelliğini aşmak üzere bu bağlamda 
yaşayan hukuk pratiklerinin ortaya konabileceği normatif yapıları oluşturması gerektiğini 
söyledim. Marksizm’in “hukuk sorunu”nun düğümlendiği yer tam olarak burasıdır. Hukuk, 
eleştirellikle sınırlı bir şekilde ele alınırsa günümüz için çözümler üretmek zorlaşır. Hukuk, 
hak mücadelesiyle sınırlı bir şekilde ele alınırsa güç merkezinin egemen sınıflar lehine 
büküldüğü zamanlarda sistemin bizzat muarızları tarafından yeniden üretilmesi 
kaçınılmaz hale gelir. O halde hukuku dönüştürücü bir yapısallık içerisindeki pratikler 
olarak ele almak gerekir. Bu doğrultuda; içinde bulunduğumuz toplumsal birlikler yani 

somut olana bağlıdırlar, dolayısıyla kendileri için yeni ütopyalar oluşturabilirler. Oysa sanat 
ve edebiyattan söz ettiğimizde sınırsızlıktan, soyut ve kendilerini soyutlamalarla ortaya 
koyan dünyalardan söz ediyoruz.

Devrim elbette ertesi sabah her yeri aydınlatmayacak. Bir devrimci geçiş dönemi 
başlayacak. Yani bir kuruculuk dönemi. İster burjuva devrimlerinden sonra olsun, ister 
sosyalist devrimlerden, bütün kuruculuk dönemlerinde kendilerini halkın evlatları olarak 
gören kültür ve sanat insanları, o kuruculuk dönemlerinin görev insanları olarak öne 
çıkacaktır. Bunun örneklerini pek çok ülkede gördük, Cumhuriyet’in hemen ertesinde 
başlayan kuruculuk sürecinde de dönemin önde gelen yazarları görevci anlayışlarla o 
sürece katıldılar. Kaldı ki biz devrimci değişiklik için kendi kendimize yetemeyiz, sınıfın 
gücüne olduğu gibi, toplumun önde gelen entelektüellerine, sanatçılarına da bağlıyız.

***

Bir de şu var: Nasıl bir kültür içinde yaşıyoruz… Dünyanın hemen her yerinde olduğu gibi, 
ülkemizde de toplumun bütünü piyasanın, popüler kültürün yol açtığı yozlaşmanın etkisi 
altında. Artık egemen ideolojiye hizmet edecek metalaşmış bir kitle kültürü yaratılmaya 
çalışılıyor. Uzun süreli birikim gerektirdiği için kısa vadede ele geçirilemeyen kültürel 
sermaye, kolay tüketilebildiği için hızla yayılan bu piyasa kültürü aracılığıyla iktidara mal 
edilebilir. Demek ki kültürü yozlaştıran tüketim kültürünün yerine, “sosyalizmde herkes için 
sanat” mottomuzu ayağa kaldıracağız. Ama Adorno, “Günümüzde kültür her şey benzerlik 
bulaştırır” diyor. Bu da bizim için uyarı. Üstelik biz bu ülkede bu bulaşıyı tenimizde 
hissediyoruz. 

Demek ki sanatı ayağa indirmemek gerekiyor. Yani toplumun ortalamasıyla sanat arasında 
bir fark varsa, sosyalistler bu farkın ortadan kaldırılmasını amaçlamaz. Tersine, toplumun 
ortalama niteliğini yükseltmektir amacımız.

Çünkü biz Maocu değiliz. Adını koymasa da, hayatın bütün alanlarına sızan postmodern 
kültürden medet de ummuyoruz. Postmodernizm sanat alanında ne yapar? Yukarıdakini 
aşağı indirerek aklı sıra nitelikli sanatın vicdanı rolünü oynar. Demek ki biz buna gönül de 
indirmemeliyiz, izin de vermemeliyiz. 

Sosyalizmde hem sanatın erişilebilir olmasını, herkes için sanatın koşullarını oluşturacağız 
hem de başta söylediğim gibi, toplumun ortalama niteliğini yükselten sanata yaşamsal bir 
değer vereceğiz. 

Peki bu nasıl olacak? Bizim zorumuzla mı? Giderek aşağı çekilmiş bu toplumda ailede zor. 
Okul eğitimi, o da mahvedildi. Türkiye’de yaklaşık 25 milyon öğrenci var. Nüfusun yüzde 
30’u okullarda. Ve devletin hegemonya alanları arasında ilk sıradadır eğitim kurumu. 
Yalnızca bizim ülkemizde değil, pek çok ülkede de böyle düşünüldüğünü görebiliriz. 
Okullar devletin ideolojik aygıtları arasında değil miydi? Althusser doğru söylüyordu ve bu 
bizim için de doğrudur. 

Demek ki altıncı saptama: Kültür ve sanattan söz ettiğimiz zaman, onu hemen okul 
eğitimine bağlamamız gerekiyor. 

Fransız edebiyat düşünürü Roland Barthes, kendisiyle Fransa’daki eğitim sistemi üstüne 
yapılan bir söyleşide, “Okullarda edebiyattan başka bir şey öğretilmemeli” diyordu. Bu 
çarpıcı sözü bir mutlak olarak değil de önemli bir bakış açısı olarak almak gerekir. Anlama, 
yorumlama ve soyutlama yetisini en çok geliştirecek alan olan edebiyat (kurmaca) 
gerçekten iyi öğretilirse, bütün kapıları açacak anahtarı elimize almış oluruz. 

Ernest Bloch da, “Sanat insanların bilincinin öteki dünya yerine bu dünyayı sonsuz 
görmeyi sağlayan bir ufka açılmasını sağlar ve o sonsuzluk imkânsız gibi görüneni 
önümüze getirir” diyordu. 

Demek ki yedinci saptama: Okullarda edebiyat ve sanat eğitimine ağırlık vermek, geleceği 
kazanmak için, sosyalist iktidarın başlıca görevleri arasında olmalıdır.

***

Partimizin şöyle bir şansı var: Birincisi, sosyalist hareketin her anlamda önünde oluşu, onu 
toplumun ortalamasının üstünde bulunan kültür ve sanat emekçileri ve entelektüelleri için, 
bugün değilse de yarın, çekim merkezine dönüştürebilir. İkincisi, 85 milyonluk bu koca 
ülkede kültür ve sanatın önemli bir birikimi var. Kültür ve sanat somut ürünleri ve 
sorunlarıyla hayatımızdan hiç çıkmadı. 12 Eylül’ün ertesindeki zor zamanlarda örneklerini 
yaşadığımız gibi, sosyalist hareket üstündeki devlet şiddeti karşısında hem sığınılacak bir 
liman olmuştur kültür sanat hem de bütün topluma ulaşmanın en işlevli yollarından, 
demek ki verimli bir toprağı vardır onun. 

Önümüzdeki kısa ve uzun dönemi göz önünde tutarak, Partimizin kültür sanat alanındaki 
varlığını özel bir önemle almalıyız. Bunun iki düzeyi var: Biri kültür ve sanat alanındaki 
etkinlikler içinde var olma biçimlerini bulmak; ikincisi de özgürlükçü bakış açımızla bu 
alana destek olmak. 

Yirminci yüzyıl sosyalizmi belli bir aşamadan sonra kapitalizmle rekabet edemeyerek 
durağanlaştı ve özellikle teknolojik gelişmelerde çağı yakalayamadığı için, bütün dünyada 
1945-1980 arasında, özellikle 1960’larda sahip olduğu halk desteğini yitirmeye başladı. Bu 
gerileme 2007 yılındaki küresel ekonomik krizin ardından toparlanır gibi olduysa da hem 
doğru stratejilerin yeterince bulunamaması hem de küresel ölçekte etki yaratan olumlu 
söylemlerle önünün açılmaya başladığını gören solda yarattığı rehavet yüzünden, özellikle 
Batı’da beliren boşluk Avrupa ve ABD’de yükselişe geçen radikal sağ tarafından 
doldurulmaya çalışıldı. 

Sonuç olarak, ülkede geleneksel demokrasinin işlemesi için gerekli olan yapılar çökse ve 
toplumsal uzlaşı dışarıdan müdahalelerle parçalansa bile, altta yatan kitle kültürü 
derinden değişikliğe uğratılmadıkça, başka bir deyişle kolektif bilincin ezberleri 
bozulmadıkça var olan düzen devam eder. Fakat demokrasi bilincinin kazanılmasının zor 
olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması elbette çok daha uzun zaman alan karmaşık 
bir süreç olacaktır ve zorun kullanıldığı devrimlerde olduğu gibi, bu ancak toplumsal 
düşüncenin kerte kerte değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. 

Bu süreç elbette uzun olacaktır çünkü ekonomik ve toplumsal deneyimlerin bilince 
yansıması için öncelikle kültürel bir zeminin oluşması gerekir. Sosyalistlerin uzun vadeli 
kazanım için neoliberal piyasalarca ustalıkla kullanılan kitle kültürünü kendileri için bir araç 
haline getirmek yerine, kapitalizmin hoyratça biçimlendirdiği kültürel alandan değil, kendi 
özgün söylemleriyle geliştirdikleri kültürel sermayeden yararlanması, en azından 
başlangıç olarak sosyalizm mücadelesini yapılandıran sözcük seçimlerine özen 
göstermesi gerekir. 

Friedrich Engels, Joseph Bloch’a yazdığı 21 Eylül 1890 tarihli mektubunda şunları diyordu: 
“Tarihte nihai olarak belirleyici olan yegâne unsur, gerçek yaşamın üretimi ve yeniden 
üretimidir. …. Olur da birisi çıkar ve sözlerimizi çarpıtarak yegâne belirleyicinin ekonomik 
unsur olduğunu söylerse, önermeyi kendi bağlamından kopararak onu anlamdan yoksun, 
soyut ve içi boş bir cümleye dönüştürmüş olur. Tarihsel mücadelelerin seyrinde her ne 
kadar aslolan unsur ekonomikse de, üst yapıya dair unsurlar da etkilerini ortaya koyar ve 
çoğu zaman söz konusu mücadelelerin biçimlendirilmesinde baskın çıkarlar.”

Demek ki kültürel iktidar olmadan siyasal iktidar olunmaz.

* Kültür Sanat Bürosu üyesi Fulya Kılınçarslan’ın katkılarıyla.

etmemeliyiz.

Kültür, tıpkı dil gibi, aslında siyasal olmayan dilin yasaklandığı anda siyasallaştığı gibi, 
doğadan siyasal bir olgu değildir. Kültür siyaset, ekonomi ve ideoloji arasında organik bir 
bağ kurar ve kullanım amacına göre siyasallaşır. Dolayısıyla Marksizmin “alt yapı üst yapıyı 
belirler” önermesini salt lafzıyla değil, iki yapı arasındaki karşılıklılık ilişkisini göz önünde 
tutarak ruhuyla da anlamak gerekir. 

Kültür elbette üstyapı unsurları içindeki yerini korur ancak bu demek değildir ki, 
tamamıyla üretim ilişkilerinden ayrık, salt sanatla özdeş, yalnızca düşünsel ve yaratıcı 
eylemin bir sonucudur. Üstelik kültürü bu denli kısıtlı bir çerçeveye yerleştirmek onu 
dokunduğu alanlara biçim veren bir unsur olmaktan çıkarıp edilgin kılar. 

***

Kültür dediğimiz zaman onun önce “toprağı işlemek” anlamında kullanıldığını biliyoruz. 
Bildiğimiz sömürgecilik de yalnızca ekonomik ve siyasal tahakkümü değil, kültürel 
tahakkümü de barındırır. Sömürgeci devletin sömürge bölgesine yerleştirdiği topluluklar 
o bölgede yalnızca somut değişimlere yol açmakla kalmaz, birlikte getirdikleri kültürel 
öğelerle toplumsal bilinci ve o bölgenin kültürünü dönüşsüz biçimde değiştirir, daha 
doğrusu bozar. Sonunda yarattıkları melez kültürle hem siyasal iklime hem de üretim 
ilişkilerine kalıcı müdahalelerde bulunur. Çünkü kültür hem siyasal hem toplumsal yaşamı 
biçimlendirir ve sosyalistlerin de geleceğe uzanan bütün süreçler içinde hayatın kültürel 
yönlerini kendi amaçları doğrultusunda örgütlemesi gerekir. 

Her yerde benzeri yaşanıyor, siyasal hayatın sağ kanadında sıralanan partiler iktidar olma 
heveslerini kültürel hegemonyayla tamamlamak için kendi muhafazakâr ve gerici 
anlayışlarını çeşitli araçlarla topluma dayatmaya çalışıyor. 

AKP’nin kültürel hegemonya çabasını, başlangıçta pek de bilince çıkarmadan ama neden 
sonra bugünlerde ciddi bir politika olarak dayattığını da biliyoruz. AKP’nin kendi 
kültürünün propagandasını medya hâkimiyetini kullanarak güçlü biçimde nasıl yaptığını ve 
belli ölçülerde nasıl başarılı olduğunu ölçmek zorundayız. Kaldı ki emek-sermaye 
ekseninde “biz” ve “onlar” olarak bölünen her toplumda kültürel alanda da baş gösterecek 
sınıf çatışması kaçınılmazdır ve sanatsal beğenilerden giyim tarzlarına, yeme-içme 
alışkanlıklarından dine, bilime, felsefeye, hatta dile kadar bütün kültürel simge ve pratikler 
çıkarları somutlaştırır ve toplumsal ayrımları pekiştirir. 

Böylece kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasındaki 
uçurum derinleşir, tahakküm ve iktidar ilişkileri kuşaklar boyunca yeniden üretilir. Türkiye 
gibi ülkelerde, kültürel sermayeden yoksun kesimlerin bütün güçleriyle önce siyasal 
iktidarı, onun ardı sıra ekonomik sermayeyi ele geçirmelerine rağmen, kültürel sermaye 
eksiklerini fark etmeleriyle birlikte kültür savaşları başlar. 

***

Çok kültürlülük hemen bütün sol ve sosyalist partilerin programında, doğrudan neyi ifade 
ediyorsa öyle, yani aynı toplum içinde varlığını birlikte sürdüren farklı kültürler olarak 
yerini alır. Fakat çok kültürlülük neredeyse bütün sağ partilerin de programında yer alır. 
Tek bir farkla, çok kültürlülük denmez de ülkemizin sahip olduğu kültürel zenginlik denir 
ve söz konusu zenginliğin kapsamı, üstüne “milli kültür” ya da “ulusal kültür” gibi kılıflar 
geçirilerek daraltılır. 

Düşünce bakımından bütün bu söylemler arasında derin uçurumlar olmasına rağmen, 
kullanılan dil bakımından ayırt edici bir fark göze çarpmaz çünkü hiçbir parti, giriştiği 
kültür savaşından kaybetmeyi göze alamaz. 

AKP’nin neden sonra kültür alanına müdahalede kararlı görünmesinin nedeni de bu. AKP 
şiddetle, zorla ele geçirdiği alanlar arasında kazanamadığı kültür alanına karşı da özellikle 
yargı sopasıyla zor kullanmaya başladı. Ne zaman ki bir kültür egemen ideoloji tarafından 

içerilemez, o zaman doğrudan saldırıya konu olur. Saldırıya tepki olarak gelişen direnişler 
–özellikle sendikaların ve başkaca örgütleyici mekanizmaların işlerliğini yitirdiği bir siyasal 
ortamda– baskıyla tahakküm altına alınmaya çalışılır. 

Türkiye’de bunun en somut örneğini demokrasi kültüründe görüyoruz. AKP iktidarı 
başlangıçtaki hegemonya stratejisi nedeniyle açık bir demokrasi karşıtlığı ortaya 
koymamakla birlikte, temel hak ve özgürlükleri zımnen uygulanamaz hale getirerek önce 
demokrasiyi işlevsiz kıldı, ardından da yaşam hakkı gibi en temel haklara bile doğrudan 
saldırmaya başladı. Zaman zaman halkın niçin yeterince tepki göstermediği konusu 
gündeme gelse de, temel hak ve özgürlükler, cinsiyet eşitliği, ırkçılık karşıtlığı gibi pozitif 
yönelimler demokratik kültürün kazanımlarıdır ve demokrasi kültürünün bulunmadığı, 
bulunsa da yeterince içselleştirilemediği toplumlarda bu tip kazanımların varlığı, kültürel 
sermayeden yoksun bir çoğunluğun varlığı karşısında pek bir değer taşımıyor.

Toplumbilimciler diyor ki, bir toplumun düşünme biçimi üç yüz yılda bir değişir. Bunun 
doğruluğunu varsayalım. Demek ki parçası olduğumuz bu toplum değişim sürecinin belli 
bir uğrağında bulunuyor. Şu anda nerede olduğunu biliyor ve anlıyoruz.

O zaman ilk saptama: Hiç kuşkumuz olmasın ki, bu toplumun ortalama niteliğinin 
yükselmesinde, onun kimliğinin ileriye doğru değişmesinde, öteki alanların hiçbiri sanatın 
yapacağı katkıdan daha nitelikli ve kalıcı, özellikle kalıcı katkı yapamaz. 

Demek ki toplumsal düşüncenin kerte kerte değişimini, yani kültürel sermayenin 
artırılmasını amaçlamalıyız. Bu süreç de herhalde en az birkaç kuşak boyunca devam eder. 

***

Böylece yalnızca sosyalizmden öncesine değil, sonrasına da ışık tutmuş oluyoruz. 
Toplumu iyi kötü değiştirmemiz gerekir ki daha çok insan sanata yönelsin ve sanatla 
sosyalist toplum arasında daha çok köprü kurulabilsin. 

Kültür ve sanatın reel sosyalizm deneyimi içinde de olması gerektiği gibi 
değerlendirildiğini söylemek zor. Elbette bize ondan ne kaldıysa alacağız. Ama aradan 
geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini, bugün adeta başka bir 
dünyada yaşadığımızı göz önünde tutunca kültür ve sanat alanında neler yapmamız 
gerektiğini iyi düşünmemiz, öteki ülkelerdeki yeni deneyimlerden yararlanmamız 
gerekiyor. 

O zaman ikinci saptama: Demek ki kültür ve sanat, kalenin ele geçirilmesi gereken 
burçlarındandır. Ve sosyalistler kültür savaşından yenilgiyle çıkmayı kesinlikle düşünemez. 
Bence bu da Partimiz için bir yönergedir.

Burada üçüncü saptama: Demek ki kültür ve sanat insanlarını sosyalizmden önce 
kazanmak zorundayız. Somut görev mi arıyoruz, o da işte bu.

Dördüncüsü: Yani biz bir kültür devrimi yapacağız. Çin’dekini reddedip, Sovyetler 
Birliği’ndekini de yarım kalmış görüp, yirmi birinci yüzyıl sosyalizmine bağlı, dijital 
dünyanın desteğini alan bir kültür devrimi. Yirmi birinci yüzyıl sosyalizmi derken Latin 
Amerika devrimcilerininkini değil, yirmi birinci yüzyıl gerçekliğine bağlı olmayı 
kastediyorum. Ama… 

Beşinci saptama: Hiç kuşku yok ki okul eğitimiyle iç içe.

Sonunda bu ülkede çok kültürlülük içinde yaşayan bir sosyalist toplum amaçlıyoruz. 
Özgür ve eşit bireylerin toplumunu. Orada kültür ve sanat emekçilerinin çalışma 
koşullarının hiçbir baskı altında tutulmayacak biçimde aşılması gerekiyor. Sonrasını alanın 
emekçileri yapacak. Başka? 

Kültür ve sanat alanında somut adımların ötesinde hazır ütopyalarımız yok. Sanatın 
dışındaki öteki alanlar, tarih, bilim, siyaset, akademik, gündelik… tümünün asıl işlevi 
doğrularla yanlışları birbirinden ayırmak ve kendi doğrularını ortaya koymak değil mi. Yani 

ilerliyoruz. Bu tanımla birlikte, ücretli/ücretsiz, kendi hesabına çalışan/ücretli karşılığı 
çalışan, kentsel/kırsal, toprak sahibi/topraksız gibi ikiliklerin hem kavramsal hem politik 
olarak aşılması gerektiğini savunuyoruz. Bu adım aynı zamanda, emekçi sınıfların ırk, 
etnisite, toplumsal cinsiyet eksenlerinde ayrıştırılmasının kapitalist birikim için 
araçsallığına ve merkezi rolüne dikkat çekmeyi sağlıyor. Nitekim kapitalizmin temel 
çelişkisi de ücretli emek ile sermaye arasında değil, emeğin tüm biçimleri–yaşam– 
sermaye arasındadır.

Dahası bu yaklaşım, kapitalist birikimin çoklu sömürü biçimlerine odaklanırken dikkatleri 
doğal kaynakların, toprağın, kentsel mekânın, kamu hizmetlerinin metalaştırma 
süreçlerine de çekiyor. Rosa Luxemburg’un ilkel birikimi kapitalist birikimin sürekli ve asli 
bir unsuru olarak değerlendirmesinden yola çıkan erken dönem toplumsal yeniden üretim 
yaklaşımları, ilkel birikimi ve kapitalist ilişkilerin dışında olan veya dışında görünen 
alanların metalaştırılmasını yalnızca tarihsel bir temel değil, kapitalizmin genişleyen 
yeniden üretiminin zorunlu ve süregiden bir bileşeni olarak vurgulamıştır. 

Rosa Luxemburg için bu kapitalizm dışı alanlar, Avrupa ve Amerika’daki köylülerin doğal 
ekonomileriyle sömürgeleri kapsarken, Maria Mies bu “sözde” kapitalizm dışı alanları 
kapsayan bir kapitalizm tanımı için buzdağı metaforunu kullanır. Mies’e göre ücretli formel 
emek ve sermaye arasındaki ilişki kapitalizmin yalnızca görünen yüzünü oluştururken, 
kapitalist ilişkilerin bütüncül bir analizi buzdağının suyun altında kalan kısmını merkeze 
almayı gerektirir. Böylece, Luxemburg’un ilkel birikim analizini ücretsiz emeği, geçimlik 
köylüleri, enformel çalışanları, çocuk emeğini, doğayı ve toprağı kapsayacak şekilde 
genişletir. Nitekim, ücretli emek ile sermaye arasındaki formel/yasal ilişki, buzdağının 
suyun altında kalan kısmına doğru zor, şiddet ve sömürünün çeşitli mekanizmaları yoluyla 
genişleyerek kendini var eder.

Feminist ekonomi politik çerçevesinin Luxemburg’un çalışmalarıyla kurduğu ilişki, 
neoliberalizmle derinleşen çoklu mülksüzleştirme, el koyma ve sömürü biçimlerini 
anlamak açısından kritik önemdedir. Zira neoliberal kapitalizm eş zamanlı olarak toprak, 
doğa ve kamu hizmetlerini özelleştirip sermaye birikiminin hizmetine sunarak ve böylece 
emekçilerin kendi yaşamlarını üretme ve yeniden üretme süreçlerini piyasa buyruklarına 
teslim ederek, yani metalaştırarak var olmuştur. Peki bu tabloda asgari ücret artışı, temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti, ev içi iş için ücret gibi parasallaşmış talepler bütüncül 
alternatifler sunabilir mi? Bizim bu soruya da yanıtımız hayır; önerimizse yaşamın meta 
ilişkileri dışında üretimi ve yeniden üretimi için kamu politikaları talep ve inşa etmek. 
Bunun için de önce Türkiye’nin krizini nasıl tanımladığımızı açıklamak gerekiyor.

Türkiye’nin Çoklu Krizleri

23 yıllık AKP iktidarlarının ekonomi politikaları, ucuz ve disipline edilmiş, örgütsel olarak 
zayıflatılmış, güvencesiz, esnek, enformel işgücünün sömürüsü üzerine kurulu oldu. İnşaat 
ve doğal kaynaklar sömürüsü, toprak gaspları, kırda işçileşme dalgası, kentte 
mülksüzleştirme ve yerinden etme, kamu hizmetlerinin daraltılması ve özelleştirilmesi ve 
hanehalkı borçluluğuyla karakterize olan ekonomi politikalarının sonucunda; Türkiye’de 
emekçi sınıflar, 2020’lerin bölüşüm şokuna üretim ve toplumsal yeniden üretim koşulları 
tamamen metalaşmış ve finansallaşmış olarak girdi. 

Türkiye, emeğin gelirden aldığı pay ve emekçi sınıflar içerisindeki asgari ücret ve altında 
çalışanların yüksek oranı açısından küresel bağlamda ekstrem bir örnek teşkil ediyor. Brüt 
asgari ücretin kişi başı GSYH’ye oranı 1974’te %80,6 iken 2024’te %46,5’e düşmüştür. 
Asgari ücretteki bu düşüşün yanı sıra, 2023 yılında asgari ücret seviyesinde veya altında 
ücret alan emekçilerin oranı toplam çalışan nüfusun %43,6’sını oluştururken, kadınlarda bu 
oran %50’yi aşmaktadır. Dahası, söz konusu asgari ücret hem yoksulluk hem açlık sınırının 
altındadır. Yoksulluk sınırının yarısının altında kalan asgari ücretin iki katı veya daha fazla 
kazanan ücretlilerin oranıysa toplamda %7,5, kadınlarda ise %4,7’dir. 

Asgari ücretin altında gelir elde eden emekçilerin sayısının yüksek olması, Türkiye işgücü 
piyasalarının yapısal bir sorunu olan yüksek düzeydeki kayıt dışı istihdamla doğrudan 
ilişkilidir. Özellikle kadınlar için kayıt dışı istihdam oranı Türkiye'de yüksek seyretmiş ve bu 
durum 2020’li yıllarda daha da belirginleşmiştir. 2024 yılı üçüncü çeyreği itibariyle 
Türkiye’de resmi istihdam oranı %49,6 iken, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı sadece 
%34,5’tir. Erkeklerde resmi istihdam oranı %67,2 iken, kadınlarda bu oran %32,4’tür. Öte 
yandan, kayıtlı ve tam zamanlı istihdam oranı erkeklerde %49,6 iken kadınlarda sadece 
%19,6’dır. Dolayısıyla, bugün Türkiye’de her beş kadından dördü kayıtlı ve tam zamanlı 
istihdamın dışında kalmaktadır. Bu kadınların önemli bir kısmı ise, halihazırda yoksulluk ve 
açlık sınırlarının altında kalan asgari ücretin dahi dışındadır. Bu veriler, ücretli çalışanların 
sayısındaki artışla birlikte değerlendirildiğinde, sömürünün ne ölçüde yoğunlaştığının açık 
göstergeleridir.

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlarının bölüşüm şoku olarak tanımladığı mevcut kriz 
koşullarını biz, toplumsal yeniden üretim krizi olarak tanımlıyoruz: Buzdağının suyun 
üstünde ile altında kalan kısımları arasındaki “denge” sürdürelemez şekilde bozulmuş; 
emekçi sınıfların yaşamın devamını getirmek için dayanakları kalmamıştır. Nitekim 
buzdağının suyun altında kalan kısmında on yıllardır süren metalaşma, gasp ve sömürü 
buzdağının üzerindeki formel ilişkileri de daha yıkıcı hale getirmiştir. 

Öncelikle, 2001 krizi itibariyle derinleşen toprak gaspları ve mülksüzleştirme politikaları 
kırsal ve kentsel emekçi sınıfların yaşamlarını ivmelenerek artan bir biçimde piyasalara ve 
nakite bağımlı hale getirmiştir. Bu bağlamda özellikle tarımsal üretimin emekçi hanelerin 
geçimi için yeterli bir faaliyet olmaktan çıkması hem kırda hem kentteki emekçi sınıfların 
toplumsal yeniden üretim süreçlerini, özellikle gıda ve konut, piyasalara bağımlı hale 
getirmiştir. İkinci olarak, özelleştirmeler ve kamu hizmetlerinin metalaşması, eğitim, sağlık, 
yaşlı ve çocuk bakımı gibi hizmetleri kamusal haklar olmaktan büyük ölçüde çıkarmış, 
piyasa dolamıyla erişilen metalar haline getirmiştir. Dolayısıyla, emekçilerin yaşamı üretme 
ve idame ettirme süreçleri (gıda, konut, sağlık, eğitim, giyim vb.) artan bir biçimde 
piyasalara bağımlı hale gelmiştir. Aşağıdaki grafikte görüldüğü üzere, kâr itimli enflasyonla 
da karakterize olan mevcut kriz koşullarında toplumsal yeniden üretimin en temel 
unsurları konut, eğitim ve sağlık en yüksek enflasyon kalemlerinden olmuştur.

Tüketici Fiyat Endeksi, Eylül 2024 (Kaynak: TÜİK) 

Yaşamı üretme ve yeniden üretme koşullarının neredeyse tamamen metalaştığı ve 
piyasalaştığı bu dönemde parasallaşmış taleplerin kısa vadede dahi etkili olma ihtimali son 
derece düşük. Bu yüzden, yaşamın her bir alanının meta ilişkileriyle çevrelendiği ve 
piyasaların tahakkümü altında olduğu bu tablonun emekçi sınıflar lehine düzelmesi için 
gereken yaşamın üretimi ve yeniden üretimi için ücret, yani bunun imkanını yaratacak 
kamu politikalarıdır.

Piyasalaş(tır)manın Karşısında ve Ücretin Ötesinde: Yaşamın 
Üretimi İçin Kamu Politikaları

Deniz Ay ve Coşku Çelik

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımları, Türkiye ekonomisinde içinden geçtiğimiz kriz halini 
bölüşüm şoku olarak tanımlıyor. Bölüşüm şokunun en basit tanımı ise emekçi sınıftan 
sermaye sınıfına doğru bir servet geçişi olarak kabul ediliyor. Ancak, krizin adını “bölüşüm 
şoku” olarak koyan yaklaşımlar, emekçi sınıfların heterojenliğini ortaya koymakta ve bu 
servet geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bu 
eksikliğin sonucu olarak, bölüşüm şokuna karşı emeğin çıkarlarını ve sermayeden 
alacaklarını öne çıkartan politika önerilerinin vurgusu da çoğunlukla ücret ve satın alma 
gücüne sıkışıyor. Türkiye’de en yaygın politik talep olarak asgari ücret artışı öne çıkmakla 
birlikte, uluslararası bağlamda kavramsal tartışmalar ve toplumsal hareketler temel 
vatandaşlık geliri, yaşam ücreti gibi- yine- parasallaştırılmış talepler etrafında şekilleniyor. 

Üretim ilişkilerinin ötesindeki bu fiili bölüşüm şoku çözümlemesini aşmak siyaseten bir 
aciliyet halini almıştır. Bu aciliyetin karşılanması için, emekçi sınıfların toplumsal yeniden 
üretim krizinin derinleşmesini durdurmayı, durdurmaya giden yolda da bu krizin yıkıcı 
sonuçlarını hafifletmeyi hedefleyen alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: 
Feminist ekonomi politik perspektifinden yola çıkarak “yaşamın üretimi için kamu 
politikaları”. Bu çerçeveyi ortaya koyarken feminist politik ekonomi ve eleştirel ekonomik 
coğrafya literatürlerinde de kullanılan buzdağı metaforunu geliştirerek yeni bir model 
sunuyoruz. 

Ekonominin hegemonik tanımı olan ücretli üretim, metalaşmış işgücü ve kapitalist piyasa 
buzdağının görünür kısmı, yani kapitalist ekonominin görünür yüzüdür. Buzdağının 
görünmeyen kısmı ise ücretli işgücünden dışlanmış olanlardan, ücretli emeğin 
dezavantajlılarının üretim ve yeniden üretim faaliyetlerinden oluşuyor. Bazı kesişimleri 
olmakla birlikte, kapitalist üretimin üzerine yaslanıp görünmez kıldığı üretim alanları çocuk 
işçileri, ev içi kadın emeğini, ev işçilerini, göçmen işçileri, geçimlik köylüyü ve kapitalist 
sömürünün en nihayetinde yaslandığı doğayı kapsıyor. 

Kapitalizmin, kapitalist olmadığı iddia edilen alanlara doğru genişleyip sermaye birikimini 
devamlı kılarak kendisini yeniden ürettiği iddiası ilk olarak Rosa Luxemburg tarafından 
ortaya atılmıştı. Bu saptamadan yapılacak en önemli çıkarım ise kapitalizmin dışında 

olduğu iddia edilen alanlardaki toplumsal ilişkilerin belirleyeninin burjuva hukuku değil, 
şiddet olduğudur. Bu yaklaşım aynı zamanda “ücreti”, parasal bir ederden çok emekçi 
sınıfları ayrıştıran bir mekanizma olduğunu da görünür kılıyor. Silvia Federici’nin “ücret 
patriyarkası” olarak tanımladığı bu toplumsal ilişki, yerli işçileri göçmenlerden, erkek 
işçileri kadınlardan, yetişkin işçileri çocuklardan parasal olarak daha “değerli” kılarak 
emekçi sınıfları bölmenin bir aracı olur. Aynı zamanda, ücret ilişkisi dışında bırakılan emek 
süreçleri de emek mücadelesinden dışlanmış ve koparılmış olduğundan sermaye sınıfı 
karşısında da zayıflatılmış olur. Bu zayıflama da tüm emekçi sınıfların sermaye karşısındaki 
mücadelesini zorlaştıran bir faktördür.   

Öyleyse, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önerisinin temelinde “yaşamın 
üretimi ve yeniden üretimi için ücret” talebi yatıyor. Emekçi sınıfların ve doğanın yeniden 
üretiminin koşullarını yeniden kazanmanın ve ücret patriyarkasının bir reddi olarak, yaşamı 
yeniden üretmenin tüm temel koşullarının piyasalaştırılmış olmasına karşı bir itiraz olarak 
bütünleştirici bir emek mücadelesinin hattı da buradan çizilebilecektir. 

Böylece, sınıf mücadelesinin odağını ücretli ve formel işgücünün ücret artışı vb. 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere yöneltmek gerektiğini 
savunuyoruz. Bu çerçeve aynı zamanda, kamu politikasının fiili aktörlerine yönelik eleştirel 
bir bakışı da gerektiriyor. En yalın haliyle, kamusal olanı, devlet bürokrasisinin, iktidardaki 
hükümetin ve devlet otoritesini temsil edenlerin de jure (hukuken) aktörlüğünün ötesine 
geçen bir anlayışla düşünmek gerekiyor. Emekçi sınıfların kendisini yeniden üretme araç 
ve imkanlarının tamamen piyasalaştığı koşullarda bölüşüm şokunun politik karşılığı da 
ertelenmesi artık mümkün olmayan bir müşterek varoluş mücadelesidir.

Bu, artık ertelenmesinin maddi koşulları kalmamış müşterek varoluş mücadelesinin hattını 
ortaya koymak için feminist ekonomi politik yaklaşımına başvuruyoruz. Bu yaklaşım da 
temelinde üretim ve yeniden üretimi ele alan bütüncül ve ilişkisel bir teori ve bu teoriden 
beslenecek bir politikaya çağrı niteliğindedir. Kapitalizmin analizine de meta ilişkileri 
dışında politika önerilerine de işçilerin üretildiği ve yeniden üretildiği mutfaktan ve yatak 
odasından başlayarak toplumsal yeniden üretimin sorumluluğunun kamusallaşmasının 
yolunu açacak alternatif bir kamu politikası gündemine ihtiyacımız var.  

Buzdağı Ekonomisinde Emekçi Sınıflar

İlişkisel Marksist sınıf yaklaşımı, sınıfı yapısal bir konum (piyasa pozisyonu, gelir grubu vb.) 
olarak tanımlayan yaklaşımlardan farklı olarak, sınıfı değeri üreten ve el koyan kesimler 
arasındaki tarihsel bir ilişki olarak tanımlar. Bunu yaparken, sınıfı diyalektik ilişki içinde 
olduğu sınıftan bağımsız tanımlayan yaklaşımları reddeder. Böylece, klasik Marksizmden 
başlayarak üretim araçları mülkiyetine sahip olmadığından yaşamını sürdürmek için emek 
gücünü diyalektik ilişki içinde olduğu sermaye sınıfına ücret karşılığı satarak yaşamını 
sürdürebilen işçi sınıfını yalnızca üretim sürecinde değil, yeniden üretim sürecinde - 
“deneyimin hammaddesinde ve bilinçte” - de tanımlar. 

İlişkisel sınıf yaklaşımı, üretim ilişkilerinin ötesine geçerek toplumsal yeniden üretim 
alanlarında da sınıf deneyimlerine dikkatleri çekmesiyle Marksist sınıf tartışmalarına 
muazzam bir katkı yapmış olmakla birlikte, işçi sınıfının gündelik ve kuşaklar arası yeniden 
üretiminin arkasındaki emek süreçlerine, yani buzdağının suyun altında kalan kısmındaki 
emek süreçlerine, değinmez. Bu noktada, karşımıza çok önemli bir soru çıkıyor: Üretim 
araçları mülkiyetine sahip olmayan, sahip olsa da bunlarla geçimini sağlayamayan, ancak 
emeklerini sermayeye doğrudan ücret karşılığında satmayanlar/ satamayanlar işçi sınıfı 
kavramsallaştırmasının dışında mı tutulmalıdır? 

Bizim bu soruya cevabımız: Hayır. Formel ücretli emeği emeğin tek biçimi ve ücretli işçileri 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek özneleri olarak ele almak yerine; toplumsal yeniden 
üretim yaklaşımından hareketle, emekçi sınıfların ilişkisel ve çoğul bir tanımından 

İnat ve Umut: Türkiye’de LGBTİ+ Mücadelesi
ve Sosyalist Siyaset

Meltem Kolgazi

Türkiye’de LGBTİ+ hareketi ile sosyalist Siyaset arasındaki ilişkiye dair kafa yorma, buna 
dair bir şeyler yazma arzusu, mücadelenin kesişim noktalarını ve ortak bir mücadele 
geleceği kurma arayışımıza ilişkindir. LGBTİ+ hareketi ve sosyalist siyaset arasındaki 
ilişkiye dair ayrıntılı bir çözümleme, Türkiye’de aslında yeni toplumsal hareketlerle 
sosyalist siyaset arasındaki ilişkiye dair de incelemeleri içermek durumundadır. Buradan 
yola çıkarak LGBTİ+ hareketinin seyrini ve bu seyirde sosyalist siyasetle ilişkilerini 
inceleyeceğim. Bunu yaparken, LGBTİ+ hareketinin sosyalist siyasetle buluşma imkanlarını 
ve bugüne dair umudumuzu besleyen nesnel koşulları tartışmayı hedefliyorum.

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye başladığını 
söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da hareket 
kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu genel olarak 
siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede durmayı 
tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir yan 
barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma anlamına da 
gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olduğunu düşünüyorum. Bir 
yandan siyasi iç dengelere, ayrışmalara sol içi tartışmalara karşın hareketin görece kendi 
yolunda yürüyebilmesini sağlarken, Türkiye kapitalizminin ideolojik ve fiziki baskısına karşı 
da kırılgan olmasına neden oldu. Elbette bu argümanların daha ayrıntılı tartışılmasına 
ihtiyaç var, fakat bu yazının kapsamını aşıyor.

“Bağımsız Bir Kanal Yaratma”

Türkiye’de LGBTİ+ hareketinin kamusal alandaki ilk görünürlüğü 1987 yılında Gezi 
Parkında başlayan ve 10 gün süren açlık grevi olmuştu. Polis baskısı ve şiddetine karşı 27 

Nisan 1987’de aktivistler Gezi parkında açlık grevine başlamışlar ve birçok aydın da 
dayanışma göstermiş destek ziyaretlerinde bulunmuştu. 90’lı yıllar bir araya gelme ve 
örgütlenme arayışlarının olduğu yıllardı. 1993 yılında yasal bir Onur Yürüyüşü düzenleme 
girişimi, yasaklamalar, baskınlar ve tutuklamalarla sonuçlanmıştı. 90’lı yıllar örgütlenme 
ama aynı zamanda baskı ve işkence yılları olarak da kayda geçecekti. Hortum Süleyman’ın 
ortaya çıkışı ve sonra tekrar 1996’da Habitat kongresinin düzenleneceği dönemde Ülker 
Sokak’ın boşaltılması ile eşcinseller ve translar yine 1987’dekine benzer şekilde insan 
hakları gasplarıyla gündeme gelecekti.[1]

LGBTİ+lar bir hareket olarak tanımlanabilecek siyasi örgütlenme ve eylemliliğe ancak 
2000’li yıllarda kavuşabildi. Hareketin nüve olarak ortaya çıktığı süreçlerde Türkiye’de sol 
hareket 1980 darbesi sonrası dağılmayı yaşıyor ancak toparlanmaya çalışıyordu. Radikal 
sol yeşil parti çevresinde bir araya gelen eşcinseller olsun, daha sonrasında ÖDP’nin 
kuruluşu ile orada örgütlenen soldan politize olmuş LGBTİ+ özneler olsun yine de 
hareketin sol siyasetle temasının sınırlılığını aşmada etkili olmadı. Sol/sosyalist hareketle 
ayrı kanallardan ilerleme bir özörgütlenme durumu olarak ortaya çıktı ve nesnelliğin bir 
sonucu olarak ortaya çıksa da bir süre sonra hareket için bir tercihe de dönüşecekti. 
Bağımsız bir kanal yaratma, kendi kaderini tayin etme gibi öz örgütlenme arayışı ve 
kararlılığı LGBTİ+ hareketinin özgün tarihini de yaratmış oldu ve özörgütlenme aracı olarak 
dernekleşme süreçleri özgün tarihsel bir deneyim yarattı.

İlk Dernek Kuruluşları 

1993’te İstanbul’daki ilk Onur Yürüyüşü denemesi ile bir araya gelenler İstanbul’da 
Lambdaİstanbul inisiyatifi olarak, daha sonra Ankara’da da Eylül 1994’te KaosGL dergi 
çevresi olarak bir örgütlenme içerisine girdiler. 1993’ten 2005’e kadar Lambdaİstanbul, 
Kaos GL aslında bir örgütlenme olmakla birlikte formel, kayıtlı bir yapısı yoktu. 2005 
yılında Kaos GL’nin yasal bir dernek olarak kurulması ile özörgütlenme, kendi derneklerini 
ve örgütlerini yaratma fikri LGBTİ+ hareketinde bağımsız bir şekilde var olma fikrinin 
yaygınlaşması söz konusu oldu.[2]

Bağımsız bir hareket olma meselesi feminist hareketle temas, yeni toplumsal hareketlerin 
geleneksel sol-sosyalist hareketi arkaik ve mesafeli bulması da önemli etkenlerdi. Özerk, 
katılımcı ve doğrudan eyleme dayalı bir tarz benimseniyordu. Aynı zamanda Türkiye’de 
feminist hareketin siyasi partilerden bağımsız kendi gündemini özerk bir şekilde taşıma 
çabası ve LGBTİ+ hareketinin feminist hareketle politik teması da etkiliydi. Bağımsız bir 
hareket olma gerekliliği ile ilgili tezler arasında Marksizmin cinsiyet körü olması, sosyalist 
deneyimlerin patriyarkal düzenle yeterince mücadele edemediği vardı, ayrıca Türkiye 
sosyalist hareketinin yeni toplumsal hareketlerle arasına koyduğu mesafe de önemli bir 
etkendi. ‘Partiler üstü’ bağımsız bir tavır arayışı siyaset dışı, egemen iktidar mefhumlarına 
dayanan parti politikalarının sahasını boş bırakmak anlamına gelmemekteydi. 12 Eylül 
Darbesi sonrası yasal zeminde gerçekleşen ilk yürüyüş 17 Mayıs 1987’de  Dayağa Karşı 
Dayanışma Yürüyüşü, kadınların düzenleyip örgütlediği; dayağın meşrulaştırılmasına karşı 
ses yükseltilen ve trans kadınların kürsüden söz aldığı ilk örneklerden biridir. Devlet 
tarafından açıkça onaylanan (karnından sıpayı, sırtından sopayı  sözünün mahkeme 
kararına geçmesi) erkek şiddetine karşı düzenlenen yürüyüş, trans kadınların da söz ve 
görünürlük hakkı talep ettiği, ortak bir direniş zemini olmuştu. Bu yıllardan itibaren 
Türkiye’de feminist hareket ve LGBTİ+ hareketi arasındaki ilişki her daim birbirinden 
etkilenen ve etkileşen bir dinamiğe sahip oldu.

Sosyalist hareketle mesafeli ilişkide Marksizmle eşcinsel özgürlük hareketi arasındaki 
“inişli çıkışlı” ilişkinin etkilerinin de ortaya dökülmesine ihtiyaç var. Marksist literatür 
tarandığında konuyla ilgili karşımıza Marx ve Engels’in kişisel mektuplaşmasından başka 
bir şey çıkmıyor. Mektuba konu olan şey Ulrichs’in eşcinselliğin yasak olmaktan çıkarılması 
ile ilgili talebiydi. Karl Heinrich Ulrichs açık bir eşcinsel olarak ceza yasasından eşcinsellikle 

Yaşamın Üretimi ve Yeniden Üretimi İçin Kamu Politikaları 

En basit tanımıyla kamu politikası, kamu otoritesinin toplumsal sorunları çözmek, belirli 
hedeflere ulaşmak ve ihtiyaçları karşılamak için geliştirdiği ilke, karar, program ve bunların 
uygulanması sonucunda da değerlendirilmesini kapsar. Ücretli işçiler dışında kalan ve 
sistematik olarak bu ilişki dışında bırakılan emekçi sınıfları kapsa(ya)mayan bir emek 
mücadelesinin eksik ve zayıf kalıp sermaye karşısında kazanım sağlayamaması da 
problemin doğru tanımlanmamasıyla yakından ilişkili: Yaşamı sürdürmenin tüm yollarının 
metalaştırıldığı ve parasallaştırıldığı koşullarda maddi anlamda ücret artışı talepleri 
yetersiz kalmaktadır. 

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını 
kapsıyor. Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı 
örgütlenen biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da 
içerir. 

Bu politik önermeleri somut politika hattı olarak karşılığına örnek vermek üzere yaşamın 
yeniden üretimi koşullarından barınma ve bakım alanlarını ele alalım. Barınma krizini 
toplumsal bir problem olarak ele alıp, problem tanımını kentsel arazi rantı ve kentsel 
toprağın piyasalaşması olduğunun adını koyabiliyoruz. En yüksek enflasyon kalemlerinden 
birinin konut olduğu ekonomik koşullarda bu enflasyonist baskıya emekçi sınıfların ücret 
artışıyla direnmesi mümkün olmadığı gibi, borçlanarak konut sahibi olma vaadi de kentsel 
rantı ortadan kaldırmaya yönelik bir hamle olarak görülemez. Çünkü rant paylaşılmaz; 
paylaşılsa rant olmaz. Meta-dışılaştırma, rantın oluşmasının önüne geçmektir.

Barınma krizinden en yoğun etkilenenlerin de ücretli emeğin dezavantajlıları 
konumundaki üniversite öğrencileri ve onların konut ihtiyacı üzerinden düşünelim. 
Öğrencilerin barınma ihtiyacını, piyasa koşullarında sunulan konutlardan 
yararlanabilmeleri için kira desteği sunarak karşılanabileceği varsayımı konut sahiplerine 
sunulmuş dolaylı bir sübvansiyondan ibaret olacaktır. Öte taraftan, üniversite 
öğrencilerinin barınma ihtiyacı üzerinden, tarikat yurtlarına mecbur bırakılan gençlere 
dayatılan baskının koşulları da her meta-dışılaştırmanın yeniden üretimin altyapısını 
kamusallaştırmayacağının bir göstergesi. Kentsel araziyi, üzerindeki konut ve tüm yapılı 
çevreyi bir yatırım aracı olmaktan çıkarmanın yolu kamusal mülkiyet ile rantın oluşmasına 
engel olmaktan geçiyor.

İkinci bir örnek olarak, yaşamın üretiminin temel koşul ve altyapılarından biri olarak bakım 
üzerine düşünelim. Barınma konusunda daha dolaylı kalan toplumsal cinsiyet 
hiyerarşisinin derinleştirdiği ücret patriyarkası bakım konusunda daha da görünür oluyor. 
Çocuk bakımını ele aldığımızda, kamusal kreş hizmetini kadının ücretli emeğe katılımının 
kolaylaştırıcı bir koşulu olarak “kadın” başlığı altında ele alınması, kamusal sorun olarak ev 
içi ücretsiz emek gücü kadının sorunu tanımlanmış oluyor. Oysa toplumsal problemin 
kendisi, çocuk bakımının kadının işi olarak kabul edilip kutsal aile miti içinde bu emek 
yoğun işin bir sonraki nesil işçileri üreten üretken bir emek olduğunun görmezden 
gelinmesidir. 

Yaşamın üretimi için ücret üzerinden düzenlenecek alternatif bakım politikası, bakımı 
kamusallaştırıp çocukluğu ve bakımı kolektifleştirebilir. Böylece ücretli emeğe katılmanın 
koşulu olarak değil, biyolojik ailenin tekelinden ve özellestirilmiş mutlak sorumluluğundan 
kurtarılmış bir çocukluk ilkesi etrafında bir kamusal kreş programı düzenlenebilir. Bu ilke 
aynı zamanda, sosyal politikanın birimi olarak heteroseksüel bir çift arasında yapılacak bir 
evlilik anlaşması ile kurulmuş biyolojik aile tabusuna ve kutsal aile mitine dayanmayan bir 
toplumsal yeniden üretim rejimini destekliyor. Zira sosyalist mücadelenin nihai hedefi 
sınıfsız bir toplumun inşası olduğu kadar toplumsal cinsiyet rollerini doğuran hiyerarşilerin 

de ortadan kalktığı bir toplumsallıktır. 

Birer örnek olarak aldığımız barınma ve çocuk bakımı üzerinden giderek, heterojen 
emekçi sınıfların varoluş mücadelesinin piyasalaş(tır)manın ötesine nasıl geçebileceği iki 
temel ilkenin benimsenmesine bağlı olduğunu söyleyebiliyoruz: Temel ihtiyaçları 
meta-dışılaştırmak ve mülkiyeti kamusallaştırmak.

***

Mevcut Toplumsal Yeniden Üretim Krizi koşulları, ücretli emekçilerin en güçlü mücadele 
araçlarından biri olan genel grevin örgütlenmesi önündeki engellerin maddi koşullarını da 
anlamaya yarıyor. Toplumsal muhalefetin sıçrama anlarından biri olarak içinden geçtiğimiz 
19 Mart Süreci’nin ücretli işçi sınıfıyla bağının zayıflığını da buradan okumak mümkün. Bu 
aynı zamanda farklı emek biçimlerinin emek mücadelesine yeterince dahil edilememiş 
olduğunu da görünür kılıyor. Toplumsal yeniden üretim alanında konumlanan kadınlar, 
göçmenler, ev içi çalışanlar, ücretsiz ya da enformel çalışanlar, sendikal yapılardan 
dışlanmış, emek örgütlerinin görüş alanının dışında kalmıştır. 

Bu noktada, bir yöntem olarak yaşamı durdurmayı iddia eden feminist grev 
örgütlenmelerini incelemenin önemini vurgulamak isteriz: Sadece ücretli emeği değil 
yaşamın yeniden üretiminde yer alan tüm emek biçimlerini görünür kılarak emek 
mücadelesinin kapsamı genişletilebilir. Aynı şekilde, son dönemlerde yeniden gündeme 
gelen kira grevleri de yaşamı üretmek için yapılan birçok harcamanın—örneğin barınma 
için ödenen kira gibi—tüketim değil, üretim sürecinin bir parçası olduğunu gösterir. 
Sermayeyi hedef alan kira grevleri, bir tür tüketim boykotu değil, doğrudan yaşamın 
yeniden üretimi için talep edilen bir üretim hakkı mücadelesidir. Bu örnekler, emek 
hareketinin yalnızca işyerlerinde değil, evlerde, mahallelerde, gündelik yaşamın tüm 
alanlarında örgütlenebileceğini ve bunun gerekliliğini hatırlatıyor.

Son olarak, yaşamın yeniden üretimi için kamu politikaları önermemizin belirsiz bir 
geleceğe değil; bugüne ve şimdiye dair olduğunun altını çizmek isteriz. Buzdağı 
metaforuna geri dönersek, tüm sınıflar arası eşitsizliklerin temsili olan çelikten bir 
transatlantiği batıranın da buzdağının görünmeyen kısmı olduğunu hatırlayabiliriz.

toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını gördükleri ve ciddi bir 
saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede sosyalist siyasetin özgürlükler alanına dair ciddi 
bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi sınıfı ittifakı olarak yeni 
toplumsal hareketlerle ilişkisini dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de eşit ve özgür bir 
yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Adil ve eşit bir dünya hayalini diri tutabilen 
sol politikalar, aynı zamanda toplumsal iyimserliği güçlendiren bakış açıları için sahiciliğini 
de ortaya koyacaktır.

Bu umudu büyütmek için LGBTİ+ hareketinin de temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her 
zamankinden daha çok sosyalist siyasete ihtiyacı vardır. Özellikle AKP/Saray Rejimi’nin 
öne sürdüğü yeni LGBTİ+ karşıtı yasa tasarısına karşı mücadeleyi acilen büyütmek için 
birbirini besleyen bir biraradalığa ihtiyaç var ve biz tüm mümkünlerin kıyısındayız.

[1] Ahmet Güneş, Göğe Kuşak Lazım, Sel Yayıncılık, 2016.

[2] Ali Erol, Eşcinsel Kurtuluş Hareketinin Türkiye Seyri, Cogito, Bahar 2011, s. 431.

[3] Sherry Wolf, Cinsellik ve Sosyalizm: LGBT Özgürleşmesinin Tarihi, Politikası ve Teorisi, Sel yayıncılık.  Türkçe baskı 
2012, Sayfa 73.

[4] Heidi Hartmann, Marksizm’le Feminizm’in Mutsuz Evliliği, Agora Kitaplığı, Türkçe baskı 2006.

[5] Nancy Fraser, Feminizm, Kapitalizm ve Tarihin Oyunu, Çeviren: Gizem Kurtsoy, Kültür ve Siyasette Feminist 
Yaklaşımlar, Sayı 09, Ekim 2009.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair 
Adımlar: Sürdürülebilir ve Bağımsız Bir Gelecek İçin 

Stratejik Enerji Politikaları
Çağatay Tarhan, Batuhan Çağrı Yapan, Altuğ Hasözbek

Özet 

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik değil, aynı zamanda küresel siyasetin belirleyici 
unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan değişiklikler 
yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim krizine bağlı 
zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta ve ülkeleri 
oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama süreçlerinde 
yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da arttırmakta, bu 
madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri arttırmaktadır.  
Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda sınıfsal ve jeopolitik bir 
mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 

ilgili yasağın kaldırılmasını istiyordu ve Marx ile de bağlantı kurarak derdini anlatıyor ve 
bildiğimiz kadarı ile kitabını gönderiyor. Bunun üzerine Marx ve Engels arasında 
yayınlanma amacı olmayan kişisel bir mektuplaşmada konu pek de politik olmayan bir 
şekilde ele alınıyor ve geçiştiriliyor.[3]  Ustaların umursamazlığı ve viktoryen ahlakçı 
tutumlarının yanında Çin ve Sovyetler deneyimlerinin iyi örnekler yaratsa da inkâr ve 
kısıtlayıcı uygulamaları da genel bir eleştiri konusu olmuştur.

Diğer yanda, İkinci Dalga feminizmin Marksizmle ilişkisini masaya yatırdığı sürecin ve 
bunun Türkiye’ye yansımasının da etkisi vardır. İkinci Dalganın Türkiye’de etkisi 90’lı 
yıllarda görünür olmaya başlamıştı. Özellikle Heidi Hartmann’ın ‘Marksizmin Feminizm’le 
Mutsuz Evliliği’ makalesi ile simgeleşen bir mesafeden bahsedebiliriz.[4]  Hartmann, 
patriyarka ile kapitalizmin birbirinden ayrı ama etkileşim hâlindeki sistemler olarak ele 
alınması gerektiğine dikkat çeker. Hartmann’a göre patriyarkanın maddi temeli gerek 
üretim ve gerekse yeniden üretim ve cinsellik alanında kadınların emek güçleri üzerindeki 
erkek denetimidir. Kadınlar kapitalizmin üretim ilişkileri içinde de ezilir, fakat kapitalist 
sömürüye karşı Marksizm bir kılavuz olurken, patriyarkaya karşı feminizmin ancak 
kullanışlı bir mücadele aracı olabileceğini ifade eder. Marksizmin cinsiyet körü olduğu ve 
cinsiyetle ilgili çözümlemelerde yetersiz kaldığını ileri sürer. 1981’de yayınlanan makale 
Türkçeye 1992’de çevrilir. Bu makale ve benzeri yazın Türkiye feminist hareketinde ve 
onunla serpilen LGBTİ+ hareketinde Marksizmin “cinsiyet körü” olduğuna dair yer eden bir 
iz bıraktı. Türkiye’de İkinci Dalga feminizmin genel ortak mottosu patriyarkaya karşı ayrı 
bağımsız bir feminist mücadeleye ihtiyaç olduğu ve bağımsız bir kanal yaratmak 
gerektiğiydi.

Dernek yapılanmasının partiler üstü daha kapsayıcı bir yapıya sahip olduğu, genele 
seslenebilme ve tüm özneleri kapsayabilme imkânı verdiği de genel bir kabul oldu. Sonraki 
yıllarda giderek profesyonelleşen dernek yapılarının aktivizmden uzaklaştığı, giderek fon 
sıkıntısı ve baskılar nedeniyle etkisizleştiği görüldü. Fakat bugün tüm sınırlı faaliyet 
alanlarına rağmen yine de dernek yapılanmasının daha kapsayıcı ve çoğulcu bir yapısı 
olabileceği fikri genel kabul görmeye devam ediyor. İlk dönem aktivist bir ruhla yola 
çıkılan 2000lerin başında, AB uyum süreci rüzgarının yarattığı kısmi rahatlama, 
kalabalıkların dernek çağrılarıyla bir araya gelmesine imkân verebiliyordu. Ama bugün 
etkisizleşen dernek örgütlenmeleriyle genç LGBTİ+ların daha fazla siyasi partilerde 
örgütlenmeyi tercih ettiğini görüyoruz.

Sosyalist Hareketin Mesafesi/Dışsallığı

Sosyalist hareketin LGBTİ+ hareketi ile arasındaki mesafede kimi zaman ahlakçı 
yaklaşımların etkisi olsa da meselenin siyasi politik bir mesele olduğunu görmek gerekiyor. 
Sosyalist hareketin mesafesinin arkasında uzun bir zaman yeni toplumsal hareketlerle tarif 
ettiği ilişki olmuştur. 90’lı yıllarla başlayan neoliberalizm dalgasının özellikle 2000’li yıllarla 
beraber yeni toplumsal hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist siyasetin 
belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına neden oldu. 
Özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava ile bazı liberal 
kesimlerin AKP ile siyasi teması da bu mesafelenmede etkili oldu.

Yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki faaliyetlerinin 
örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın bir parçası olarak 
ele alınmalıdır. Sivil toplum alanını tamamen siyasi örgütlenmeyi ikame edecek bir araç 
olarak gören liberal tutumlarla bu alanı tamamen emperyalizmin Truva atı olarak tarif 
eden yaklaşımlar, dernek örgütlenmelerini de ya yeni mücadele zemini ya da foncu 
emperyalist aparata indirgeyen anlayışları aynı anda sahneye sürdü. Ayrıca genel olarak 
sol kulvarın muhalefet yapma alışkanlığı sol/sosyalist yapıların yeni toplumsal arayışların 
yarattığı imkan ve olanakları görme eğilimlerini zayıflattı. Sonuç olarak sosyalist hareket 
dernek ve sivil toplum kuruluşları (STK) ile sağlıklı bir ilişkilenme kuramadı. Diğer taraftan 

geleneksel komünist partilerin yeni toplumsal hareketleri kapitalizm içi ‘reformist’, radikal 
aktivizmi ise ‘irrasyonel’ olarak tanımlaması da yine başka bir etken olarak yazılabilir. Bu 
‘reformist’ bahsini biraz daha aşağıda açmaya çalışacağım.

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” olarak tanımladığı dönemden, yani neoliberalizmin 
özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist çıkışlara alan 
açtığı bir dönemden bahsedebiliriz. Bu neoliberal politikaların işçi sınıfına karşı açtığı yeni 
saldırı döneminde özgürlükler alanını sırf otorite karşıtlığı ve devlet kapitalizmini 
hedefleyen politik çıkışlar üzerinden kapsama alanına almaya çalışması da sosyalist 
hareketin mesafelenmesinde önemli bir etkendi.[5]  Kapitalizm, bu süreçte neoliberal 
politikaların yancısı olarak tanınma taleplerini öne çıkarırken yeniden dağıtım taleplerini 
gündemden uzak tutmaya çalışıyordu.

Bugün neoliberal genişleme döneminin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. 
Bunun en önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle Gezi 
Direnişi ile denk gelen bu dönemde, AKP’nin liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve 
özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ise yeni toplumsal hareketlerin daha radikal bir 
arayışa yönelmesini sağladı.

Burada bir kısa parantez açmaya ihtiyaç var. Gezi öncesinde Halkların Demokratik 
Kongresi’nin kuruluş süreci LGBTİ+ hareketinin dernekler ve STK’lar çatısı ile siyasi 
öznelerle bir araya gelme imkânı yarattı. Kürt özgürlük hareketi ile ezilen kimlikler 
şemsiyesi altında siyasallaşma ve LGBTİ+ örgütlenmelere HDK bileşeni olabilme imkânı 
tanınması LGBTİ+ hareketinde Gezi öncesi ve sonrası önemli bir süre HDK çevresinde 
toplanma eğilimi yarattı. Diğer taraftan Gezi Direnişi ile sosyalist siyaset yeni toplumsal 
hareketlerle ve aynı zamanda LGBTİ+ hareketi ile de organik bir temas kurabildi, LGBTİ+ 
öznelerle temasa geçti ya da en azından bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı 
alternatif olarak gündeme gelmesini sağladı. Gezi sonrasında İstanbul, 2013-2015 yılları 
arasında Türkiye tarihinin en kalabalık Onur Yürüyüşlerine şahit oldu. Yürüyüşler 
Türkiye’de Gezi sonrası bir araya gelmiş tüm muhalif kesimlerin yer aldığı, sosyalist 
hareketin içindeki öznelerin de açıldığı özgün bir süreci işaret ediyordu. Sosyalist 
hareketin yeni toplumsal hareketlere ve özgürlükler alanına politik yaklaşımı da yeniden 
gündeme geldi.

Gezi sonrasında AKP/Saray Rejimi’nin yeni bir baskı ve zor dönemini yaşadık. Sadece 
Türkiye’de değil tüm dünyada otoriter ve sağcı iktidarların yarattığı bir saldırı ve mücadele 
anlamında bir gerileme dönemindeyiz. Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı 
zamanda otoriter gücünü arttıran kapitalizmin siyasi aracı olarak ortaya çıkan toplumsal 
cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ politikacıların saldırısı ile karşı 
karşıyayız. Otoriterleşmenin hâkim olduğu ve sağ popülizmin yükseldiği ülkelerde kadın 
düşmanı politikalarla LGBTİ+ karşıtı politik söylem ve eylemler birbirine eklemleniyor. 
Bunlarla beraber bir “bir küresel LGBTİ komplosu” ile karşı karşıya olunduğu ve bazı 
ülkelerin vatandaşlarının özellikle de gençliğinin ele geçirildiğine dair bir söylem de eşlik 
ediyor. Bu toplumsal cinsiyet karşıtı aktivizm, Türkiye’de de dışarıdan dayatılan ‘toplumsal 
cinsiyet ideolojisi’ ile küresel güçlerin toplumu cinsiyetsiz, “aile düşmanı” bir yapı ile esir 
alacağına dair de çeşitli argümanlar üretiyor. Genellikle devletlerin kendi elleriyle 
alevlendirilen bu hak karşıtı kampanyalar, dikkatleri sadece özgürlükler bağlamına çekerek 
son krizinden halen çıkamamış dünya kapitalizminin sosyal haklar, göçmen sorunu ve 
yoksullaşma gibi meselelerin ekonomik ve sınıfsal temelleriyle anlaşılmasına ve bu yönde 
oluşacak tepkilere karşı bir hedef saptırma görevi görüyor. Bu açıdan özgürlükler ve temel 
yurttaşlık haklarının, eşitliğin sınıf siyaseti ile beraber ele alınmasına yakıcı bir şekilde 
ihtiyaç var. Bugün anti-kapitalist olmayan bir özgürlükler alanı tarif etmek imkânsız hale 
gelmiştir.

AKP/Saray Rejimi için LGBTİ+ düşmanlığı, aynı zamanda muhafazakâr oyları konsolide 
etmek için en önemli enstrümanlardan biri olarak kullanılıyor. LGBTİ+ hareketi ve yeni 

ihtiyacının niteliğinde ve niceliğinde köklü bir dönüşümü beraberinde getirmektedir. 
Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) kritik mineraller raporları, rüzgâr türbinleri, elektrikli 
araçlar, şebeke altyapısı ve batarya teknolojilerinin; bakır (Cu), lityum (Li), nikel (Ni), 
kobalt (Co) ve özellikle nadir toprak elementleri (NTE) gibi kritik minerallere yüksek 
düzeyde bağımlı olduğunu ortaya koymaktadır (IEA, 2021; IEA, 2024). Özellikle kalıcı 
mıknatıs teknolojileri (Nd–Fe–B tipi mıknatıslar) üzerinden okunduğunda, temiz enerjiye 
geçişin NTE talebini belirgin biçimde artırdığı görülmektedir. Uluslararası Yenilenebilir 
Enerji Ajansı (IRENA), 2030 yılına kadar kalıcı mıknatıs talebinin önemli ölçüde artacağını 
ve bu talebin büyük kısmının elektrikli araçlar ile rüzgâr türbinlerinden kaynaklanacağını 
öngörmektedir (IRENA, 2021). Bu projeksiyonlar, enerji dönüşümünün “mineral yoğun” bir 
süreç olduğunu ve NTE’lerin bu dönüşümde merkezi bir rol üstlendiğini göstermektedir. 
Bu bağlamda Avrupa Birliği’nin kritik ham maddeler listesinde hem hafif hem de ağır NTE 
grupları kritik hammadde kategorisinde değerlendirilmektedir. Aynı zamanda bu 
elementlerin tedarikinde Çin’e olan yüksek bağımlılık, enerji dönüşümünün jeopolitik 
kırılganlıklarını artıran başlıca unsurlardan biri olarak öne çıkmaktadır (European 
Commission, 2023). Avrupa Komisyonu Ortak Araştırma Merkezi’nin (JRC) yaptığı 
çalışmalar, rüzgâr enerjisi ve elektrikli mobiliteye ilişkin senaryolarda NTE temelli mıknatıs 
talebinin, mevcut üretim ve geri dönüşüm kapasitesini zorlayacak düzeylere 
ulaşabileceğini göstermektedir (Blagoeva ve diğ., 2016).

NTE’ler, enerji dönüşümünün teknik bileşenleri açısından vazgeçilmez olsa da, madencilik 
ve zenginleştirme süreçleri önemli çevresel riskler barındırmaktadır. NTE içeren cevherler 
genellikle düşük tenörlü, kompleks ve geniş alanlara yayılmış oluşumlar halinde 
bulunmakta; bu nedenle birim ürün başına yüksek miktarda pasa ve atık oluşmaktadır. 
Çözücü ekstraksiyon, asitle liç (leaching) ve yoğun kimyasal kullanımına (ağır sıvılar) 
dayalı zenginleştirme süreçleri ise, ağır metal ve radyoaktif element içeren atık akımlarını 
artırmaktadır. Özellikle Çin’deki büyük NTE sahalarında, onlarca yıllık kontrolsüz üretim 
sonrasında ortaya çıkan asidik atık gölleri, yeraltı suyu kirliliği ve ağır metal birikimi, “yeşil 
enerji” için gerekli minerallerin çıkarımının yerel ölçekte ciddi ekolojik yıkımlara yol 
açabileceğini göstermektedir (Ali, 2014). Bu gerçeklik, NTE’lerin enerji dönüşümündeki 
rolünün yalnızca teknolojik bir gereklilik düzeyinde ele alınamayacağını; aynı zamanda 
ekolojik adalet, toplumsal maliyetler ve emek süreçleri açısından da tartışılması 
gerektiğini ortaya koymaktadır.

3.3 Türkiye’de Nadir Toprak Elementi Politikaları

Türkiye açısından bakıldığında, NTE madenciliği politikalarının, “yeşil dönüşüm” söylemi 
altında yeni bir çevresel tahribat ve emek sömürüsü alanına dönüşmemesi için, kamusal 
planlama ve sıkı çevresel denetim mekanizmalarıyla şekillendirilmesi zorunludur. Türkiye, 
nadir toprak elementleri jeolojisi açısından uzun süre periferide değerlendirilmiş olsa da, 
son yıllarda Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören (Sivrihisar) civarındaki saha çalışmaları, 
ülkenin bu alanda bölgesel ölçekte stratejik bir aktör olma potansiyeline sahip olduğunu 
göstermektedir. MTA tarafından 1950’li yıllardan itibaren yürütülen çalışmalar, 
Eskişehir–Beylikova ve Kızılcaören kompleksinde florit–barit–bastnäsit zonları ile ilişkili 
önemli NTE mineralizasyonlarını ortaya koymuştur (NTE, 2020). Kızılcaören alkali 
silikat–karbonatit kompleksi içinde tanımlanan florit–barit–bastnäsit cevherleşmesinin, 
milyonlarca tonluk bir NTE potansiyeli sunduğu ve bu sahaların özellikle, lantan (La), 
seryum (Ce), neodimyum (Nd) gibi hafif NTE’ler bakımından zengin olduğu 
bildirilmektedir (Türker ve diğ., 2023). Son yıllarda yapılan zenginleştirme çalışmaları, 
Eskişehir–Beylikova kompleks cevherinde flotasyon ve liç yöntemleriyle NTE tenörünün 
artırılabildiğini; bazı çalışmalarda cevherdeki NTE içeriğinin yaklaşık %3 düzeyinden %7 
düzeyine çıkarılabildiğini ortaya koymaktadır (Baştürkçü ve diğ., 2022; Türker ve diğ., 
2023). Bu çalışmalar, Türkiye’nin NTE alanındaki potansiyelinin, yalnızca rezerv büyüklüğü 
üzerinden değil, aynı zamanda zenginleştirme teknolojileri, jeokimyasal haritalama ve 

proses geliştirme kapasitesi üzerinden değerlendirilmesi gerektiğini göstermektedir. 
Özellikle bastnäsit, barit, florit ve kalsit içeren kompleks cevher yapısı; hem ekonomik 
değerlendirme hem de çevresel etki boyutunda disiplinlerarası bir bilimsel yaklaşımı 
zorunlu kılmaktadır. 

Kritik mineraller ve NTE’ler, yalnızca teknoloji politikalarının değil, aynı zamanda enerji 
güvenliği, dış politika ve emek rejimi tartışmalarının da merkezine yerleşmiş durumdadır. 
Avrupa Birliği’nin Kritik Ham Maddeler Yasası (Critical Raw Materials Act) kapsamında 
kendi içinde maden çıkarma, işleme ve geri dönüşüm kapasitesini artırmaya dönük attığı 
adımlar, benzer şekilde Türkiye’nin de NTE politikalarını kamusal, planlı ve ekososyalist bir 
perspektifle yeniden tanımlaması gerektiğine işaret etmektedir (European Commission, 
2023).

Türkiye İşçi Partisi açısından, NTE alanında izlenecek strateji özetle şu ilkeler üzerine 
oturtulmalıdır: (i) Eskişehir başta olmak üzere NTE sahalarının arama, işletme, 
zenginleştirme ve metal üretim süreçlerinin özel tekellere devredilmesi yerine, kamu 
mülkiyeti ve güçlü çevresel–toplumsal denetim mekanizmaları ile yürütülmesi; (ii) 
NTE’lerin yalnızca ham cevher veya düşük katma değerli konsantre olarak ihraç edilmesi 
yerine, kalıcı mıknatıs, motor bileşeni ve yüksek teknoloji malzemeleri gibi alanlarda yerli 
üretim kapasitesinin oluşturulması; (iii) NTE madenciliğiyle ilişkili istihdamın, sendikal 
haklar, işçi sağlığı ve güvenliği, yerel halkın karar süreçlerine katılımı ve ekosistem sağlığı 
gözetilerek planlanması ve elde edilen gelirin yenilenebilir enerji altyapısı, enerji 
kooperatifleri ve kamusal enerji yatırımlarına yönlendirilmesi.

Bu çerçevede NTE politikası, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının inşasında yalnızca 
teknik bir detay değil, stratejik bir kavşak olarak değerlendirilmelidir. Eskişehir örneği, 
hem bilimsel hem de politik düzeyde, kamucu enerji programının somutlaştırılabileceği 
kritik bir laboratuvar işlevi görebilir.

Türkiye’nin enerji gerçekliği ve dönüşüm potansiyeli

Türkiye, son yirmi yılda hızlı nüfus artışı ve sanayileşme dinamikleri nedeniyle enerji talebi 
sürekli artan bir ülke konumundadır. Uluslararası Enerji Ajansı’nın (IEA) verilerine göre, 
birincil enerji arzı içinde fosil yakıtların payı hâlâ belirleyicidir ve enerji sisteminin temel 
karakteri yüksek dışa bağımlılık üzerinden şekillenmektedir (IEA, 2024). Türkiye’nin 
mevcut enerji yapısında petrol ve doğal gazda yerli üretim toplam tüketimin küçük bir 
kısmını karşılamakta, toplam enerji ihtiyacının yaklaşık %70–75’inin ithalat yoluyla 
sağlandığı çeşitli çalışmalarda vurgulanmaktadır (IEA, 2021; Tutar ve Ataş, 2022). Enerji 
ithalatı, özellikle fiyatların yükseldiği dönemlerde cari açığın ve makroekonomik 
kırılganlıkların ana kaynaklarından biri haline gelmektedir. Our World in Data ve ulusal 
istatistikler, Türkiye’nin enerji tüketiminin son yıllarda sürekli artarken, enerji 
yoğunluğunun OECD ortalamasının üzerinde seyrettiğini ve bu nedenle verimlilik 
politikalarının stratejik önem taşıdığını göstermektedir (Ritchie ve Roser, 2022). İklim 
politikası açısından bakıldığında, Türkiye’nin sera gazı emisyonlarının en büyük bileşeni 
enerji sektörüdür. Ulusal envanter ve bağımsız analizlere göre toplam sera gazı 
salımlarının yaklaşık %70’i enerji kaynaklıdır; bu da enerji sistemini yalnızca ekonomik 
değil, aynı zamanda iklim politikalarının da merkezine yerleştirmektedir (Gulaydin ve 
Mourshed, 2025).

Türkiye Ulusal Enerji Planı (MENR, 2022), 2035 ufkunda elektrik talebindeki artışı, fosil 
yakıt payındaki görece azalmayı ve yenilenebilir kapasitenin anlamlı biçimde artırılmasını 
öngören bir yol haritası sunmaktadır. Planda 2035 yılına kadar rüzgâr kurulu gücünün 29,6 
GW’a, güneş kurulu gücünün ise 52,9 GW’a çıkarılması hedeflenmektedir (MENR, 2022). 
2024 yılında açıklanan “Yenilenebilir Enerji 2035 Yol Haritası”, bu hedefleri daha da 
somutlaştırarak her yıl en az 7,5–8 GW ilave rüzgâr ve güneş kapasitesinin devreye 
alınmasını ve elektrik şebekesinde kapsamlı yatırımlar yapılmasını öngörmektedir 

amaçlamakta; kamusal enerji politikalarının oluşturulmasına yönelik çözüm önerileri için 
bir başlangıç metni olarak değerlendirilmektedir.

Kapitalist enerji rejiminin krizi

Kapitalist enerji rejimi, doğası gereği hem sınırsız büyüme hem de sermaye birikiminin 
sürekliliği üzerine kuruludur. Enerji, bu bağlamda toplumsal gereksinimleri karşılayan bir 
kamusal hizmet olmaktan çıkarılıp, küresel piyasalarda metalaştırılmış bir finansal ürün 
haline getirilmiştir. Küresel enerji tüketimi eşitsizdir. En yüksek gelir grubundaki %10'luk 
kesim, toplam karbon salımının %50'sinden fazlasından sorumludur (Global Footprint 
Network, 2022). Gelişmiş kapitalist ülkelerde enerji yoğun yaşam biçimleri, çevresel 
maliyetin büyük ölçüde yoksul ülkelere ihraç edilmesiyle sürdürülebilmektedir. Bu durum, 
yalnızca ekolojik bir adaletsizlik yaratmakla kalmaz, aynı zamanda jeopolitik bağımlılık 
ilişkilerini de pekiştirir. Küresel ölçekte enerji dönüşümüne yönelik girişimler, genellikle 
piyasa araçlarıyla sınırlı kalmaktadır. Karbon ticareti, yeşil sertifikalar ve sürdürülebilirlik 
etiketleri gibi düzenlemeler, çoğu zaman gerçek yapısal dönüşüm yerine “yeşil aklama” 
(greenwashing) uygulamalarına alan açmaktadır (Ameli ve diğ., 2021). Bu bağlamda net 
sıfır söyleminin, kapitalist üretim ilişkilerinin sürdürülebilirliğini sağlamak için taktiksel 
biçimde kullanıldığı eleştirisi önemlidir. 

Türkiye açısından ise, durum oldukça karışıktır. Özellikle enerji politikalarının 
özelleştirilmesi sonrasından atılan her adım, bu şirketlerin büyüme kar oranlarını çok 
yüksek seviyelere çekerken, verilen hizmetin kalitesi, verimliliği ve mevcut iklim krizleriyle 
çevresel ilişkisi net olarak gözlemlenememektedir. Özelleştirilmiş enerji üretim ve dağıtım 
sistemleri, yüksek enerji maliyetleri ve enerji yoksulluğu gibi yapısal sorunları 
derinleştirmektedir.  Öte yandan, vergi muafiyetleri, alım garantileri ve teşvik sistemleri 
aracılığıyla özel sermaye desteklenmekte, enerji sektöründe kârın kamulaştığı değil, 
zararların toplumsallaştırıldığı bir model işletilmektedir (Bildircin, 2023). Bu bağlamda 
enerji kıtlığının piyasa mekanizmalarıyla yönetilmesinin enerji yoksulluğunu daha da 
derinleştirdiğini ve krizin toplumsal maliyetinin sistematik biçimde alt sınıflara yıkıldığı 
kendini açıkça göstermektedir. Bu durum, enerjinin bir meta değil, temel bir kamusal hak 
olarak ele alınmasını zorunlu kılmaktadır.

Sermayenin restorasyon girişimi: Yeşil Dönüşüm

3.1 Yeşil Dönüşümün Yapısal Sınırları

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, çoğu zaman teknik bir süreç, üretim ilişkilerinin temeline dokunmadan, iklim krizine 
mucizevi bir çözüm olarak ele alınmaktadır. Ancak bu dönüşüm, mevcut üretim ve tüketim 
düzeyleri sorgulanmaksızın yürütüldüğünde, sermaye birikiminin yeni bir hamlesine 
dönüşmektedir. Yeşil dönüşüm, bu haliyle, iklim krizini çözmekten uzaktır. Rüzgâr 
türbinleri, güneş panelleri ve elektrikli araçlar, karbon salımlarını azaltma potansiyeline 
sahip olmakla birlikte, yüksek miktarda metal ve kritik mineral kullanımına dayanmaktadır. 
Öte yandan yenilenebilir enerji sistemlerinin fosil yakıtlarla karşılaştırıldığında daha düşük 
enerji geri dönüş oranlarına sahip olduğu; dolayısıyla mevcut sanayi ve tüketim 
düzeylerinin temiz enerjiyle aynen sürdürülmesinin fiziksel olarak mümkün olmayabileceği 
(Truel, 2020) göz önünde bulundurulmalıdır. Bu durum, enerji dönüşümünü ekolojik 
sınırlar açısından çelişkili bir sürece dönüştürmektedir.

3.2 Kritik Mineraller ve Nadir Toprak Elementleri

Fosil yakıt temelli enerji rejiminden düşük karbonlu ve yenilenebilir enerji sistemlerine 
geçiş, yalnızca enerji teknolojilerinin değişimini değil, aynı zamanda madensel hammadde 

alanda yürütülen direniş ve mücadelelerin birleştiği bir cephe olarak ele alınmalıdır. 
Enerjinin bir meta ve birikim aracı değil, temel bir kamusal hak olarak tanımlanması; 
üretim, dağıtım ve fiyatlandırma süreçlerinin toplumsal denetime açılması; bilimsel bilgi, 
kamusal Ar-Ge kapasitesi ve ekosistem sağlığı ve toplumsal ihtiyaçlar arasında güçlü 
bağlar kurulması bu mücadelenin temel dayanaklarını oluşturmalıdır. Bu metin, Türkiye’de 
enerji alanında ekososyalist bir yönelimin inşasına katkı sunmayı ve kamusal, adil ve 
ekolojik bir enerji sistemine giden yolda yürütülecek tartışmayı derinleştirmeyi amaçlayan 
bir ilk adım ve çağrı metni olarak değerlendirilmelidir.

Referanslar
Ali, S. H. (2014). Social and environmental impact of the rare earth industries. Resources, 3(1), 123–134.

Ameli, N., Kothari, S., & Grubb, M. (2021). Misplaced expectations from climate disclosure initiatives. Nature 
Climate Change, 11(11), 917–924. https://doi.org/10.1038/s41558-021-01174-8

Baştürkçü, E., Şavran, C., Yüce Ekrem, A., Timur, İ. S., (2022). Beneficiation tests on Eskişehir–Beylikova rare earth 
element ores: flotation and leaching approaches. Mineral Engineering, V186. 
https://doi.org/10.1016/j.mineng.2022.107733.

Bildircin, M. (2023, 31/05) Dağıtım şirketlerine yüksek voltajlı kâr. Birgün Gazetesi. Erişim adresi: 
https://www.birgun.net/haber/dagitim-sirketlerine-yuksek-voltajli-kar-441581 son erişim tarihi: 28/12/2025

Binnemans, K., Jones, P. T., Blanpain, B., Van Gerven, T., Yang, Y., Walton, A., & Buchert, M. (2013). Recycling of rare 
earths: a critical review. Journal of Cleaner Production, 51, 1–22.

Blagoeva, D., Alves Dias, P., Marmier, A., & Pavel, C. (2016). Assessment of potential bottlenecks along the 
materials supply chain for the future deployment of low-carbon energy and transport technologies in the EU. 
Joint Research Centre, European Commission.

Energy Institute (2024). Statistical Review of World Energy.

Climate Action Tracker. (2024). Türkiye country assessment: Renewable Energy Roadmap to 2035. 
https://climateactiontracker.org/countries/turkey/2024-11-12/

Climate Policy Database. (2025). Roadmap for Renewable Energy to 2035 (Turkey, 2024). 

https://climatepolicydatabase.org/policies/roadmap-renewable-energy-2035

European Environment Agency (EEA). (2025). Share of renewable energy in final energy consumption – Türkiye. 
https://www.eea.europa.eu/en/europe-environment-2025/countries/turkiye/renewable-energy-sources

Global Footprint Network (2022). National Footprint and Biocapacity Accounts. https://data.footprintnetwork.org

European Commission (2023). Proposal for a Regulation establishing a framework for ensuring a secure and 
sustainable supply of critical raw materials (Critical Raw Materials Act).

IEA (2021). The Role of Critical Minerals in Clean Energy Transitions. International Energy Agency.

IEA (2024). World Energy Outlook 2024. International Energy Agency.

Influence Map (2025). Carbon Majors: 2023 Update. https://influencemap.org/

IRENA (2021). Critical Materials for the Energy Transition. International Renewable Energy Agency.

Jacobson, M. Z., Delucchi, M. A., Bauer, Z. A. F., Goodman, S. C., Chapman, W. E., Cameron, M. A., Bozonnat, C., 
Chobadi, L., Clonts, H. A., Enevoldsen, P., Erwin, J. R., Fobi, S. N., Goldstrom, O. K., Hennessy, E. M., Liu, J., Lo, J., 
Meyer, C. B., Morris, S. B., Moy, K. R. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector 
Energy Roadmaps for 139 Countries of the World. Joule. V1, pp. 108-121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005.

Gulaydin, O., & Mourshed, M. (2025). Net-zero Turkey: Renewable energy potential and implementation challenges. 
Energy for Sustainable Development, 87, 101744. https://doi.org/10.1016/j.esd.2025.101744

International Energy Agency (IEA). (2021). Turkey 2021: Energy Policy Review. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/reports/turkey-2021

International Energy Agency (IEA). (2024). Türkiye – Countries & Regions. IEA. Erişim adresi: 
https://www.iea.org/countries/turkiye

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2022). Türkiye National Energy Plan. 
https://enerji.gov.tr/Media/Dizin/EIGM/tr/Raporlar/TUEP/T%C3%BCrkiye_National_Energy_Plan.pdf

Ministry of Energy and Natural Resources (MENR). (2024). Energy E�iciency 2030 Strategy and 2nd National 
Energy E�iciency Action Plan 2024–2030. 

Nadir Toprak Elementleri Raporu (2020). Sanayi Genel Müdürlüğü. T.C. Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı

Ritchie, H., & Roser, M. (2022). Energy in Turkey. Our World in Data. Erişim adresi: 
https://ourworldindata.org/energy/country/turkey

Study on the Critical Raw Materials for the EU 2023 - Final Report 
https://single-market-economy.ec.europa.eu/publications/study-critical-raw-materials-eu-2023-final-report_en

Truel Antonio (2020). Petro-Kıyamet, Küresel Enerji Krizi Nasıl Çözüle(meye)cek?, Türkiye İş Bankası Kültür 
Yayınları

Turker, G., Koc Delice, T., Temizkalb, A., Ozgur, O. C., & Soydas Sozer, B. (2023). Beneficiation of Eskisehir Beylikova 
bastnasite ore and rare earth elements recovery. Materials Proceedings, 15, 44. 
https://doi.org/10.3390/materproc2023015044

Tutar, H., & Ataş, M. (2022). A Review on Turkey’s Renewable Energy Potential and its Usage Problems. 
International Journal of Energy Economics and Policy, 12(4), 1–9. https://doi.org/10.32479/ijeep.1

TÜBİTAK. (2025). 2024–2025 Priority R&D and Innovation Topics – Clean Energy. OECD STIP veri tabanı kaydı. 
https://stip.oecd.org/stip/interactive-dashboards/policy-initiatives/2025%2Fdata%2FpolicyInitiatives%2F2000018
57

TÜBİTAK. 1501 – Industrial R&D Projects Grant Programme. 
https://tubitak.gov.tr/en/funds/industrial/national-support-programs/1501-industrial-rd-projects-grant-programme

Yachanin, A. S. (2017). 100% Clean and Renewable Wind, Water, and Sunlight All-Sector Energy Roadmaps for 139 
Countries of the World. Joule, 1(1), 108–121. https://doi.org/10.1016/j.joule.2017.07.005

World Energy Employment Report (2024). International Energy Agency. 
https://www.iea.org/reports/world-energy-employmen2876

(Climate Action Tracker, 2024; Climate Policy Database, 2025). Bu hedefler, Avrupa 
Birliği’nin Yeşil Mutabakat süreci ve Sınırda Karbon Düzenleme Mekanizması ile birlikte 
düşünüldüğünde, Türkiye’nin sanayi ve enerji altyapısında derin bir dönüşümü zorunlu 
kılmaktadır. Avrupa Çevre Ajansı ve AB–Türkiye enerji işbirliği belgeleri, Türkiye’nin hem 
enerji arz güvenliği hem de iklim taahhütleri açısından yenilenebilir enerji ve enerji 
verimliliği önlemlerini hızla ölçeklendirmesi gerektiğini vurgulamaktadır (EEA, 2025). 
�Nadir toprak elementleri yanında, özellikle Türkiye’nin sahip olduğu bor rezervleri, enerji 
dönüşümüne ilişkin tartışmalarda sıklıkla dile getirilen stratejik bir potansiyel olarak öne 
çıkmaktadır. Dünyadaki toplam Bor üretiminin % 48’ini karşılayan Türkiye’nin küresel bor 
rezervleri açısından sahip olduğu konum, enerji depolama, ileri malzeme ve nükleer 
teknolojiler bağlamında önemli bir rol oynayabileceğine işaret etmektedir (Study on the 
Critical Raw Materials for the EU, 2023). Ancak bu potansiyelin, ham madde ihracatına 
dayalı bir yaklaşım yerine, kamusal planlama ve yüksek katma değerli üretim stratejileriyle 
değerlendirilmediği sürece, enerji bağımsızlığına katkı sunması mümkün değildir.

�Mevcut resmi belgeler ağırlıklı olarak piyasa temelli mekanizmalara ve özel sektör 
yatırımlarına dayanmakta; kamusal planlama, demokratik denetim ve enerji yoksulluğu 
gibi boyutlar sınırlı düzeyde ele alınmaktadır. Bu yaklaşım da küresel enerji sisteminin kısa 
vadede normalleşeceği varsayımına dayanmaktadır. Oysa enerji arzındaki daralmanın ve 
fiyat oynaklığının piyasa dalgalanmalarına bağlı geçici bir süreçten ziyade yapısal bir 
nitelik kazanması nedeniyle enerji politikalarının kısa vadeli piyasa sinyallerine değil, uzun 
vadeli kamusal planlamaya dayanması zorunludur. Riskler gözününe alındığında, 
Türkiye’nin mevcut anlayışla bu hedefleri tamamlaması oldukça zayıf olarak 
değerlendirilmektedir (Climate Action Tracker, 2024).

Uzun vadede bilimsel ve stratejik adımlar

Türkiye’nin uzun vadeli enerji dönüşümü, yalnızca mevcut teknolojilerin ithalatına ve kısa 
vadeli piyasa sinyallerine bırakıldığında, sanayi politikası, teknoloji geliştirme ve istihdam 
boyutlarında ciddi fırsat kayıpları doğuracaktır. Bu nedenle enerji alanında kamusal ve 
planlı bir Ar-Ge ve yenilik ekosistemi inşa etmek stratejik bir gereklilik olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye Ulusal Enerji Planı, net-sıfır 2053 hedefini destekleyecek şekilde güneş, rüzgâr, 
depolama, hidrojen ve şebeke yatırımlarının hızlandırılması gerektiğini vurgulamakta; aynı 
zamanda yerli teknoloji geliştirme kapasitesinin artırılması ihtiyacına işaret etmektedir 
(MENR, 2022). TÜBİTAK’ın öncelikli Ar-Ge ve yenilik konuları ile sanayide Ar-Ge destek 
programları, enerji verimliliği, yenilenebilir enerji ve çevre dostu teknolojileri stratejik 
alanlar arasında saymaktadır (TÜBİTAK, 2025). Enerji Verimliliği 2030 Stratejisi ve 2. 
Ulusal Enerji Verimliliği Eylem Planı da Ar-Ge ve inovasyonu yatay bir öncelik olarak 
tanımlamaktadır (MENR, 2024). Bu mevcut çerçeveler, kamusal bir enerji programı 
bağlamında aşağıdaki şekilde yeniden ölçeklendirilebilir:

1) Veri merkezleri için yenilenebilir enerji şartı: Büyük ölçekli veri merkezi yatırımlarının, 
aynı elektrik bölgesi içinde ilave yenilenebilir enerji kapasitesi yatırımı veya uzun vadeli 
yenilenebilir enerji alım anlaşmaları ile koşullandırılması; veri merkezlerinin marjinal 
yükünün kömür ve doğal gaz santrallerine kaymasını engelleyecek düzenleyici çerçevenin 
oluşturulması.

2) Enerji verimliliği ve konumlandırma standartları: Veri merkezlerinin PUE (power usage 
e�ectiveness), atık ısı geri kazanımı, soğutma teknolojisi ve iklim koşulları açısından 
minimum standartlara tabi tutulması; AB’de veri merkezleri için geliştirilen enerji 
verimliliği ve iklim uyumu kriterleriyle uyumlu ulusal standartlar belirlenmesi.

3) Veri egemenliği ve kamusal fayda: Kamusal veri merkezleri ile üniversite ve araştırma 

kurumları için kamuya ait bulut ve yüksek performanslı hesaplama altyapılarının 
geliştirilmesi; stratejik sektörlerde üretilen verilerin tamamen özel tekellere 
devredilmesinin önüne geçilmesi.

4) Ulusal Enerji Dönüşümü Araştırma Programı (UEDAP): Net-sıfır 2053 hedefinin, 
TÜBİTAK, TENMAK ve ETKB işbirliğiyle en az 10–15 yıllık ufukta kurgulanacak misyon 
odaklı bir araştırma programına dönüştürülmesi; bu program kapsamında şebeke 
dönüşümü, depolama teknolojileri, yeşil hidrojen ve sentetik yakıtlar, nadir toprak 
elementleri ve stratejik mineraller, binalarda ve sanayide enerji verimliliği ile adil geçiş ve 
enerji demokrasisi gibi tematik eksenlerin tanımlanması.

5) Ulusal Enerji Mükemmeliyet Merkezleri’nin kurulması: Türkiye’nin farklı bölgelerinde, 
üniversiteler, kamusal araştırma merkezleri ve KİT’lerin ortaklığında; Eskişehir merkezli 
Nadir Toprak ve Stratejik Mineraller Mükemmeliyet Merkezi, Batı Anadolu’da 
Jeotermal–Hidrojen–Depolama Mükemmeliyet Merkezi, İç Anadolu’da Güneş ve Şebeke 
Entegrasyonu Araştırma Merkezi gibi kurumsal yapılara öncelik verilmesi.

6) Ar-Ge sonuçlarının kamusal ve kooperatif yapılarla buluşması: Enerji alanındaki Ar-Ge 
projelerinin çıktılarının yalnızca özel lisans modelleriyle değil, kamu kurumları ve enerji 
kooperatifleri üzerinden yaygınlaştırılması; yerli teknolojilerin ilk ölçekli uygulamalarının 
belediye şirketleri ve KİT’ler aracılığıyla hayata geçirilmesi.

Bu temel ve somut yaklaşımlar, Türkiye’yi enerji teknolojilerinde sürekli ithalatçı 
konumundan çıkararak; jeotermal, nadir toprak elementleri, güneş ısıl çözümleri ve şebeke 
teknolojileri gibi alanlarda bilgi ve teknoloji üreten bir aktör haline getirmeyi 
hedeflemektedir.

Sonuç ve çağrı

Enerji alanında iklim krizinin ve artan ihtiyaçların gerektirdiği dönüşüm teknik bir 
güncelleme ya da piyasa temelli bir “yeşil dönüşüm” stratejisi olarak ele alınamaz. İklim 
krizinin aciliyeti ve kapitalist düzenin yıllardır çözüm üretememesi bu sorunun toplumsal 
örgütlenme biçimleriyle doğrudan ilişkili olduğu ve sistem içinde çözülemeyeceğini açıkça 
ortaya koymaktadır.

Türkiye’nin mevcut enerji rejimi; yüksek dışa bağımlılık, fosil yakıtlara dayalı üretim, 
özelleştirme politikaları ve maliyetin halka yüklenmesi nedeniyle hem ekolojik hem de 
toplumsal açıdan sürdürülemez bir noktaya ulaşmıştır. Bu tablo enerji politikalarının 
kamusal yarar temelinde yeniden inşa edilmesini tarihsel bir zorunluluk haline 
getirmektedir. Enerji krizine yönelik çözüm arayışları teknolojik iyimserliğe değil; üretim, 
tüketim ve toplumsal örgütlenme biçimlerinin köklü biçimde yeniden düşünülmesine 
dayanmak zorundadır. Bu gerçeklik, enerji politikalarının yalnızca kaynak bileşimini değil, 
toplumsal ihtiyaçların nasıl tanımlandığını ve karşılandığını da kapsayan bütüncül bir 
dönüşümü gerekli kılmaktadır.

Bu çalışma, Türkiye’de kamusal enerji politikalarının yalnızca karbon salımlarını azaltmaya 
değil; aynı zamanda enerjiye erişimde eşitliği sağlamaya, emek süreçlerini korumaya ve 
ekosistem bütünlüğünü gözetmeye yönelik bütüncül bir çerçeveyle ele alınması 
gerektiğini savunmaktadır. Yenilenebilir enerji potansiyellerinin kamusal planlama ile 
değerlendirilmesi, kritik mineraller ve nadir toprak elementleri alanında piyasaya dayalı bir 
sömürü rejimi yerine kamucu ve denetimli bir modelin benimsenmesi, ağır sanayi ve dijital 
altyapıların artan enerji talebinin toplumsal maliyetlerinin görünür kılınması bu çerçevenin 
temel bileşenleridir. Bunun yanında, adil geçiş politikaları mutlaka fosil yakıt sektörlerinde 
çalışan emekçilerin de katılımıyla planlanmalıdır.

Türkiye İşçi Partisi açısından kamusal enerji politikaları, ekolojik yıkım ve iklim krizine karşı 
verilen mücadelenin sınıf mücadelesinden ayrı düşünülemeyeceğini görünür kılan, bu 

kızıştığı zor bir dönem bekliyor. Türkiye sosyalistleri için bu dönemde özellikle iki prensibin 
savunulması gerekliliğine inanıyoruz. Bunlardan ilki, bölgede ve dünyada barış ve barışçı 
siyaset söyleminin kurulmasıdır. Ne olursa olsun bölgesel çatışmaların açık diplomasi 
kanallarından çözülmesi ve silahlı kuvvetlerin ülke savunması dışındaki herhangi bir 
amaçla kullanılmaması prensibini sürekli yineleyeceğiz. İkincisiyse, Türkiye’nin ekonomik, 
siyasi ve askeri bağımsızlığının korunmasıdır. Bu prensibi hem ABD’nin hem de Avrupa 
Birliği’nin karşısında daha da kuvvetle dile getirmemiz gereken bir süreçteyiz. Ülkenin 
egemenlik ve bağımsızlığını kısıtlayan her türlü uluslararası anlaşmanın ve askeri ittifakın 
karşısında yer alacağız.

Güncel Sağ ve Sol dalgaların Türkiye'deki Yansımaları ve Küreselden Yerele 
Aktarılabilecek Dersler- Batuhan Eren

Bu sunumun amacı, yerel ve küresel siyasetin değişen güncel bağlamında ivme kazanan 
toplumsal hareketlerin siyasi ve toplumsal etkilerini inceleyerek kimi derslerin 
çıkartılmasının sağlanmasıdır. Bu amaçla oturumda gerek Türkiye’de Gezi Parkı 
eylemlerinden beri başarıya ulaşmış toplumsal hareketlerin, gerekse Avrupa’da “6000 
Sardine” gibi siyasi etkisi olmuş toplumsal hareketlerin ve bu tarz hareketlerin sonucu 
olarak kurulan Podemos gibi siyasi partilerin başarılarının altında yatan sebepler 
tartışılacaktır. Bununla beraber, Türkiye’de de yakın zamanda etkileri görülmeye başlayan 
ve Avrupa’da kuvvetli bir ivme kazanmış olan aşırı sağ hareketlerin de toplumsal bir 
karşılık bulmalarının sebepleri incelenecektir. Fratelli d’Italia, Rassemblement National, 
AfD ve FPÖ gibi partilerin ve hareketlerin kullandıkları söylemler, eylem repertuarları ve 
kurdukları ulusötesi ittifaklar ampirik veriler doğrultusunda ele alınıp son dönem 
başarılarının nedenleri incelenip bu yükselen tehdide karşı alınabilecek tedbirler 
tartışılacaktır. Tüm bunların neticesinde hem Türkiye İşçi Partisi hem de Türkiye’deki ilerici 
hareketler için somut başarıların hedeflendiği bir bilgi birikimi oluşturulması 
hedeflenmektedir.

Türkiye Ekonomisinin Yapısal Çıkmazları ve Solun Stratejik Seçenekleri- Özgür 
Orhangazi

Türkiye ekonomisi 2010’ların ikinci yarısından itibaren yavaş yavaş ve 2020’lerin başından 
itibaren de daha açık bir biçimde istikrarsız bir görünüm sergilemeye başlamıştır. Bunun 
karşısında devreye sokulan ekonomi politikaları genel olarak çalışanların durumunu 
kötüleştirmiş, ortalama reel ücretler ve emeğin toplam gelirden aldığı pay düşmüş, 
çalışanların emeklilik aylıkları, kıdem tazminatı gibi kazanımları reel olarak eritilmiştir. 
Başka bir deyişle iktidar ve sermaye Türkiye ekonomisinin yapısal çelişki ve çıkmazlarının 
yol açtığı sorunlardan yükü ve maliyeti genel olarak emeğin üzerine yıkarak çıkmaya 
çalışmaktadır. Bu çaba, kapitalist kriz dönemlerinde Türkiye’de ve dünyanın birçok yerinde 
gözlemlenen bir yöneliştir ve sistemin işleyişine içkin bir süreçtir. 

Muhalefette yer alan siyasetçiler ile birçok ekonomist, ekonomide yaşanan sorunları 
liyakat eksikliği, irrasyonalite, kurumların aşınması vb. unsurlarla açıklarken iktidarın 
değişmesi yahut iktidarın daha “rasyonel” politikalar uygulaması ile durumun iyileşeceğini 
öne sürmüştür. Nitekim 2023 seçimleri sonrasında iktidarın Şimşek “programı”yla 
“rasyonel” politikalara geçiş yapması muhalefetin ve ekonomistlerin birçoğu tarafından 
açık yahut örtülü bir biçimde desteklenmiştir. Sosyalist sol ise yaşanan sorunları tespit ve 
teşhirde gücü oranında başarılı bir performans sergilemiş olsa da geniş kesimlerin ilgisini 
çekecek tutarlı bir gelecek programı ya da planı ortaya koymakta yetersiz kalmıştır. Bu 
boşluk oldukça cılız bir biçimde olsa da daha ziyade reformist/Keynesgil fikirler tarafından 
doldurulmuştur. 

Bu bildirinin tartışmaya açmak istediği ana tez şu şekilde özetlenebilir: Sosyalist solun 

gerçek bir alternatif haline gelebilmesi için bugünün yakıcı taleplerini orta ve uzun vadeli 
sosyalist bir programla birleştiren bir çizgi geliştirebilmesi gereklidir. Bu yönde bazı 
önemli adımlar atılmış olsa da henüz geniş kesimlere mal olabilecek sosyalist bir ekonomi 
perspektifi ortada bulunmamaktadır. Bu eksiklikte dışsal faktörlerin rolü kadar içsel 
faktörlerin rolünün de tartışılması faydalı olacaktır. Bu bağlamda, bu bildiride kabaca üç 
şey yapılmaya çalışacaktır. Birincisi, Türkiye ekonomisinin uzunca bir süredir istikrarsız bir 
büyüme sergilemesinin ve bu istikrarsızlık karşısında devreye sokulan politikaların Türkiye 
kapitalizminin yapısal çelişki ve çıkmazları açısından değerlendirilmesi. İkincisi, bu konuda 
genel olarak muhalefette hakim olan hatalı ve eksik tespit ve değerlendirmelerin kısaca 
eleştirilmesi. Üçüncüsü, verili durum karşısında özgül bir sol/sosyalist programın ana 
unsurlarının ve bu unsurların gündelik yakıcı taleplerle nasıl birleştirilip 
uyumlulaştırılabileceklerine dair başlangıç niteliğinde bazı önerilerin sunulması ve 
tartışmaya açılması. 

Türkiye’de Güncel Siyasi Durum: İktidar ve Muhalefet- Mete Kaan Kaynar

19 Mart'tan bu yana Türkiye siyasî hayatı yepyeni bir döneme girdi. Önümüzdeki dönem, 
ya AKP iktidarı için ya da Cumhuriyet değerleri ve kör topal da olsa işlemekte olan 
demokratik kurumlar için sonun başlangıcı: AKP, demokratik kurumları etkisizleştirerek 
iktidarını kalıcılaştırabilmek amacıyla baskıcı, otoriter politkalarını sertleştirirken 
toplumsal muhalefet de buna karşı direnişte. 

Bu sunumun amacı, hem mevcut durum ile ilgili genel manzaranın fotoğrafını çekebilmek 
hem de toplumsal muhalefetin bir bileşeni olarak TİP'in bu konuda ki yol haritasını 
çizerken dikkate alması gereken kimi hususlar ve özellikle de belirsizliklere dikkat 
çekebilmektir.

İşçi Sınıfı ve Sınıf Siyaseti: Güncel Bir Değerlendirme- Hakan Koçak 

Günümüzde Türkiye işçi sınıfının ulaştığı nicel düzey son derece yüksektir. Saray rejimi 
aynı zamanda hızlı ve derinlemesine bir proleterleşme süreci üzerine şekillenmiştir. Ancak 
bu süreç aynı zamanda işçi sınıfı oluşumunun negatif bir kesiti olarak; sınıf kapasitesini 
güçlendiren değil zayıflatan bir  biçimde cereyan etmiştir. Saray Rejiminden çıkış bu 
bağlamda aynı zamanda bir işçi sınıfının yeniden oluşum süreci olarak da anlaşılmak ve 
yaşanmak durumundadır. 

Sunumda içinde bulunduğumuz kesitte bu yeniden oluşumun imkanlarına 
odaklanılacaktır. Sınıf içindeki, hem tarihsel derinliği olan hem de emek sürecinde yeniden 
üretilen fay hatları aşılabilir mi, sınıfın örgütlenme ve eylem kapasitesi geliştirilebilir mi, 
sendikal düzeyin ötesinde sınıf siyasetinin parametreleri neler olabilir gibi konularda 
yapılacak bir tartışma hedeflenmektedir.  

Türkiye’de Kapitalist Tahakküm Altında Tarımsal Yapının Dönüşümü ve Gıda Sorunu: Ne 
Yapmalı, Nasıl Yapmalı? - Coşku Çelik, İpek Suer Topuzoğlu, Fatih Özden, İ.Uğur Toprak 

Dünya genelinde ve Türkiye’de tarımsal yapılar, neoliberal politikalar ve küresel 
sermayenin etkisiyle son kırk yılda köklü bir dönüşüm geçirmiştir. Küçük ve orta ölçekli 
çiftçilik giderek zayıflarken, büyük ölçekli tarım işletmeleri ve küresel gıda tekellerinin 
hâkimiyeti artmıştır. 1980 sonrasında uygulanan neoliberal politikalar, devletin tarıma 
yönelik destekleyici rolünü azaltmış; özelleştirmeler, küresel ticaret anlaşmaları ve ithalatın 
serbestleşmesi ülkelerin gıda güvencesini tehdit eder hale gelmiştir. Bu süreç, artan 
maliyetler ve düşük fiyatlarla mücadele edemeyen çiftçilerin, aşırı finansallaşma ve yüksek 
borçlar nedeniyle mülksüzleşmesine ve üretimden çekilmesine yol açmıştır. Ayrıca, 
endüstriyel tarım sisteminin aşırı kimyasal ve fosil yakıt kullanımına dayalı yapısı, tarımsal 

TİP Bilim Kurulu Çalıştayı Özet Kitapçığı
19-20 Nisan 2025 Eskişehir

Günümüzde Sağ Faşizm: Dünya ve Türkiye, Cenk Saraçoğlu

Bu sunumda öncelikle “faşizm” terimine yönelik kısa bir kavramsal tartışma ve 
netkeşmenin ardından  Trump sonrasında kidünyadaki genel eğilimlerin uzun bir süredir 
devam etmekte olan faşistleşme sürecinin yeni bir aşaması olduğu iddia edilecek. 
Ardından Türkiye’deki gelişmelerin bu faşistleşme süreci içerisindeki yerine dair 
değerlendirmelerde bulunulacak. Son olarak da Mart 2025’te ortaya çıkan halk 
hareketliliğinin bu faşistleşme trendine karşı bir alternatif doğrultu sunması açısından 
önemi değerlendirilecek ve bu hareketin yalnızca Türkiye değil dünya siyasetinin içinde 
bulunduğu durum açısından anlamı tartışılacak. 

Ekolojik yıkım ve felaketler çağında sınıf siyaseti- İlke Bereketli

Kapitalist üretim biçimi muazzam bir meta birikimi üzerinde yükselir, nesnelerin yalnızca 
kullanım değeriyle var olmasıyla yetinmez, onları ticari unsur haline getirerek 
metalaştırmak ister. Böylece sadece üretim bandından çıkan sayısız ürün değil, herkese ait 
olan toprak da, kıyı da, su da bir ticaret nesnesine dönüşerek metalaşır. Sermayenin sürekli 
büyüyebilmesi için ise metaların hızla dolaşıma girmesi gerekir. Bunun için de ulaşım 
olanakları kolaylaştırılmalıdır. Metaların her yere ulaşabilmesi için daha fazla araç, daha 
fazla yol, daha fazla havalimanı, vb. yapılmalı, yollar için ormanlar katledilmeli, tarım 
alanları yok edilmeli, verimli topraklar asfaltla döşenmeli; sermayenin bu ritmine doğal 
döngüsü içinde yetişemeyecek olan doğa da bir yandan tetiklenmeli, hormonlu ilaçlar, 
ağır kimyasallar, genetiğiyle oynanmış organizmalar, vb. yoluyla hızlandırılmalıdır.

80’lerden itibaren dünyada ve Türkiye’de neoliberalizm çağının başlamasıyla birlikte 
devletin piyasaya müdahalesini sınırlandıran, özelleştirmelere alan açan yeni bir sermaye 
birikim modeline evrilindi ve kamusallığın yitirilmesiyle birlikte kamu-özel işbirlikleri arttı. 
Bu yeni çağda üretici kimliğinden uzaklaşan, dolayısıyla sermaye birikimini emek 
sömürüsü üzerinden yeterince yapamayan burjuvazi için bu işbirlikleri, doğayı tümüyle 
sermayenin emrine sunmakta kullanışlı birer araç oldular. Eşzamanlı olarak, emek-yoğun 
üretim sektöründen enerji, madencilik, inşaat, turizm, vb. “doğa-yoğun” sektörlere geçiş 
yapıldı. Sermayenin 80’lerde başlayan bu güçlü yönelimi ile doğanın yağmalanması, AKP 
döneminin belirleyici özelliklerinden biri oldu. Saray Rejimi büyük ölçüde doğada yarattığı 
enkazın üzerinde yükseldi.

Doğanın metalaşması ve sınırsız sömürülmesinin sonucu olarak yerel ve küresel ölçekte, 

başta iklim krizi olmak üzere derin bir ekolojik yıkımın içerisindeyiz. Bugün ekolojik yıkımın 
yanına yaşamımızı doğrudan tehdit eden ve git gide daha fazla karşı karşıya aldığımız 
doğal veya insan kaynaklı felaketler de ekleniyor. Büyük yangınlar, seller, depremler, 
pandemi, vb.nin karşısında geniş halk kitlelerinin savunmasız ve çaresiz bırakıldığına tanık 
oluyor, bu durumun arkasında ise yine kamusallığın tasfiyesini görüyoruz. Felaketlerde 
çadırsız, maskesiz kalan, yangın söndürme uçağı arayan insanların sorduğu “Nerede bu 
devlet” sorusu yaşanan kayıpların depremden, yangından, selden değil imha edilen 
kamusallık yüzünden oluştuğuna işaret ediyor.

Serbest piyasa uğruna kuralları ve devlet müdahalesini tümüyle ortadan kaldıran 
neoliberal sermaye birikim modeli uzun süredir tüm dünyada, halkın en temel ihtiyaçlarını 
karşılayamadığı açmazlar yaşıyor ve krizlere çözüm üretmekte zorlanıyor. Her felaketten 
sonra devletsizlik gerçeğiyle yüzleşen insanlar ise kendilerini daha yalnız ve güvensiz 
hissediyorlar. Geleceğe dair benzer bir güvensizlik hissi ekolojik yıkım nedeniyle doğasız, 
topraksız, “yuvasız” kalma tehdidiyle  de doğuyor. Bu duygu durumu kişilerle neoliberal 
düzen arasında bir yarık, çatlak oluşturuyor. Buradaki çatlağı büyütebilecek sistem karşıtı 
tehlikeyi gören düzen aktörleri ise güvensizlik duygusunun yarattığı boşluğu kamuyu geri 
çağırarak değil, sermayeden asla ödün vermeyerek güçlü bir otoriterlikle doldurmaya 
çalışıyor.

Şimdi, neredeyse tüm kamusal hakları elinden alınmış, örgütsüz bırakılmış ve zayıflamış 
emekçi halkın önünde patronların düzenini aşil topuğundan yakalama fırsatı duruyor. O 
aşil topuğu bugün, kamusallığı tasfiye ederek yarattıkları ekolojik yıkım ve felaketlerin 
sistemde oluşturduğu çatlaklardır. Kârın insandan ve doğadan üstün olmadığı, üretim 
ilişkilerinin sermayenin değil toplumun yararına düzenlendiği sosyalist bir dünyanın 
mümkün olduğunu kanıtlamak zorundayız. Yoksa elimizde yaşanacak bir dünya değil, 
yalnızca barbarlık ve yıkım kalacak.

Uluslararası Siyaset, Dış Politika ve Sol Siyasetin Dayanakları- Ekim Arbatlı

Küresel siyaset, birçok alanda ciddi bir değişim ve dönüşüm sürecinden geçiyor. SSCB’nin 
çöküşüyle tesis edilen tek kutuplu dünya düzeninin sonu gelirken, yeni dönemde BRICS ve 
AB ittifaklarının da rol alacağı çok kutuplu bir dünyaya doğru gidiyoruz. Buna karşılık 
Amerikan yönetimi, en büyük rakibi olan Çin’e yönelik gitgide daha sert ve çatışmacı bir 
strateji izliyor. Yakın gelecekte bir yandan neoliberal ekonomik politikaların sonu gelirken, 
diğer yandan bölgesel savaşların ve doğrudan emperyal müdahalelerin artacağını ön 
görebiliriz. Bu dönemde, tüm dünya gibi Türkiye de birçok bölgesel çatışmanın odağında 
olacak.

Türkiye için öncelikli tehditlerden biri, rejimin kendi devamlılığını sağlayabilmek adına 
içeride alacağı çeşitli tavizler karşılığı, bölgedeki emperyalist güçlerle ortaklaşmayı kabul 
etmesi olur. İç siyaset açısından, ABD’nin icazetiyle tesis edilecek bir sivil diktatörlüğün 
yıkıcı toplumsal sonuçları açıktır. Dış siyaset açısından ise, Ortadoğu’da körüklenecek 
bölgesel çatışmalara Türkiye’nin askeri müdahalesi gündeme gelebilir. Yakın tarihte Suriye 
örneğinin de gösterdiği gibi, Türkiye’nin komşu ülkelerde mezhep çatışmalarını 
körüklemesi şimdiye kadar hem insani hem de siyasi krizlere sebep oldu. Aynı senaryonun 
Orta Doğu’nun başka ülkelerinde ve özellikle İran’da da tekrarlanma ihtimali var.

Diğer yandan, askeri açıdan güçsüz ve siyasal olarak yalnızlaşmış bir Avrupa Birliği’nin 
Rusya’ya karşı alternatif ittifak arayışını görüyoruz. NATO’nun askeri kanadına destek 
vermesi karşılığında, Türkiye’ye ekonomik yardımlar ve hatta sınırlı bir AB üyeliği gibi 
çeşitli teklifler gündeme gelebilir. Buna karşı geliştirilecek sosyalist söylem, aynı anda hem 
Rusya’nın Ukrayna’daki yayılmacı politikasına hem de NATO ve benzeri askeri ittifaklara 
cepheden karşı çıkan üçüncü bir yolu önermeli.

Tüm dünyadaki ilerici güçleri, faşizmin yükseldiği ve emperyalist paylaşım savaşlarının 

da artırmıştır. Bunun sonucunda, emekçilerin, işçilerin ve yoksul halkların karşılanamayan 
sağlık hizmeti gereksinimi, olumsuz sağlık göstergeleri, sağlık alanını onların gündelik 
yaşamının da önemli sorunlarından/konularından ya da gündemlerinden birisi haline 
getirmiştir. Böyle olunca, yaşamın her alanında eşitsizlik, yoksulluk, yolsuzluk, işsizlik gibi 
sorunlarla da beslenen kapitalizmde gelinen nokta, sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarına nesnel zemin hazırlamaktadır. Ne var ki bu zemin tek başına yeterli değildir. 
Beraberinde 1917 Ekim devrimiyle Sovyet Sosyalist Cumhuriyetleri Birliği (SSCB) ile 
başlayan sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi deneyimini de gündemimize taşımak, ondan 
yararlanmak adeta zorunluluktur. SSCB’nin ilk sağlık bakanı Dr. N.A. Semaşko ve yoldaşları 
öncülüğünde 1917 yılında inşa edilmeye başlanan bu sağlık sistemi, Semaşko kabul etmese 
de başta Dünya Sağlık Örgütü başta olmak üzere, bazı kurum ve kuruluşlar tarafından 
“Semaşko modeli ya da Semaşko sağlık sistemi” olarak da adlandırılmıştır. Bu sağlık 
sistemi referans alınarak sırasıyla; Moğalistan Halk Cumhuriyeti (1924), Bulgaristan Halk 
Cumhuriyeti (1946), Romanya Sosyalist Cumhuriyeti (1947), Hindistan Kerela Eyaleti 
(1947), Çekoslovakya Sosyalist Halk Cumhuriyeti (1948), Çin Halk Cumhuriyeti (1949), 
Demokratik Alman Cumhuriyeti (1949), Macaristan (1956), Küba Cumhuriyeti (1959), Laos 
Demokratik Halk Cumhuriyeti (1975) ve Vietnam Sosyalist Cumhuriyeti (1976) ülke 
deneyimleriyle de devam etmiştir. Hatta sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemi sadece 
sosyalist ülkeler için değil, aynı zamanda kapitalizmin sosyal refah döneminde sınırlı 
sayıdaki sosyal eğilimli merkez ve çevre kapitalist ülkelerin de yararlandığı bir model 
olmuştur. Örneğin, Türkiye’de 1961 yılında Sağlık Hizmetlerinin Sosyalleştirmesi 
Hakkındaki Kanun ile yapılandırılan sağlık sistemi bunun en iyi örneklerinden birisidir. 

Bu bildiride, sosyalist ülkelerdeki sağlık sistemleri karşılaştırılarak, sadece emek gücünün 
yeniden üretimi açısından değil, beraberinde hatta temelde “yeni insan”ın 
oluşturulmasındaki işlevi, bunlar için toplumsal olarak nasıl örgütlendiği ele alınacaktır. 
Böyle bir tartışma, herkese eşit, nitelikli, parasız, ana dilinde ve başta patriyarkal olmak 
üzere, diğer iktidar ilişkilerini de içinde barındırmayan sağlık sisteminin yeniden inşası 
tartışmalarının ve sağlık gündemini sosyalist siyasete taşımının kapısını aralayacaktır.

Türkiye’de Hukukun Serencamı ve Sosyalist Siyaset- Alper Çavuşoğlu ve Kağan Şeker

Hukuk nedir? Hukukun tarihi devletle birlikte mi başlar yoksa hukuk modernitenin bir 
ürünü müdür? Hukuk, kapitalist üretim ilişkilerinin dolaysız bir sonucu olarak kabul 
edilebilir mi? Veya hukuku egemen sınıflarının elindeki bir araç, devletin bir aygıtı olarak 
mı görmeliyiz? Peki ya devlet ve sömürü ilişkileri ortadan kalkınca hukuk da kendiliğinden 
ortadan kalkacak mıdır? Bu ve benzeri pek çok bağlamda hukuk, sosyalist gelenek içinde 
uzun yıllardır tartışılsa da Marx’ın, katı bir şekilde yorumlanarak bir çeşit galat-ı meşhura 
dönüşmüş olan “altyapının üst yapıyı belirlediği” iddiasının etkileri, hukuka olan ilginin de 
sınırlı kalmasına neden olmuştur. Zira bu katı yorumun kabulü ile birlikte hukuk, bir üstyapı 
kurumu olarak tâli bir konumda değerlendirilir. Bu durum, altyapıyı oluşturan kapitalist 
üretim ilişkilerinin varlığının ispat edilmeye çalışıldığı 19. yüzyıl gerçekliği için anlaşılabilir 
kabul edilebilir ancak bugün Türkiye’de hukukun serencamını yasama, yürütme ve yargı 
ekseninde ele almak için öncelikle hukuka dair bu tartışmaları sürdürmek ve çıktıları 
üzerinde kısmi de olsa uzlaşmak gerekir.

Marx’tan yıllar sonra Lenin; devrim teorisini inşa ederken esas olarak üstyapı unsurları olan 
devlete ve iktidara odaklanmıştır. Ancak onun da hukuku ele alışı son derece sınırlı olmuş, 
döneme hâkim olan hukuki pozitivist paradigmanın etkisiyle hukuk, devlet, egemenlik ve 
iktidarı birlikte ele almıştır. Onların görüşlerini merkeze alarak hukuk doktrininde varlık 
gösteren yaklaşımlar da benzer doğrultuda, sınıf çatışmasının ve kapitalizmin yeniden 
üretilmesinde hukukun rolünü ortaya koymaya çalışmıştır. Hukuk, bir mücadele alanı 
olarak ele alındığında dahi esasen yargı mücadelesine odaklanılmış, böylece kapitalist 
düzenin hukuk aracılığıyla oluşturduğu imgedeki çelişkilerin ortaya çıkarılmasına ve bu 
çelişkilerin sebep olduğu rahatsızlıkların derinleştirilmesine çaba harcanmıştır.

Hukuk, devletle birlikte ele alındığında, onun devletin kurumsal yapısı içerisinde 
yorumlanması gerekir. Bu doğrultuda; yasama, yürütme ve yargının devletin en temel 
erkleri olduğu konusunda ulus devlet teorisinin de öncesine dayanan görüş siyaset 
felsefesinin her daim en revaçta konularından birini oluştururken hukuki metinler için 
önemli bir referans noktası teşkil eder. Bu üç temel erk arasındaki ilişki hem hukuki bir 
zeminde tarif edilmesi bakımından hem de hukuki neticeleri bakımından böylesi bir 
tartışmada ele alınmaksızın geçilemez. Egemenliğin kullanımından hükümet sistemlerinin 
oluşumuna değin pek çok başlık doğrudan bu erkler arasındaki ilişkinin nispeti ve etkisi ile 
açıklanmakta, bu erklerin konumları ile üstyapıda köklü değişimler meydana gelmektedir. 
Bu nedenle hukukun tanımının gösterdiği pusula ile hükümet sistemleri başta olmak üzere 
üstyapıda meydana gelen değişim ve dönüşümler açıklanabilecektir. Nihayet yargı erkinin 
“bağımsız ve tarafsız” olduğuna dair yaratılan mistifikasyon perdesi de bu sayede 
dağıtılabilecektir. 

Bununla birlikte Marksist bir hukuk perspektifi, salt pozitif hukukun ve onun devlet 
içerisindeki konumunun incelenmesiyle oluşturulamaz. Özellikle hukuk sosyolojisinin 
gelişimiyle birlikte, hukuku, salt devletle bağlantılı, egemen sınıfların elindeki bir buyruklar 
sistemi olarak ele almanın, hukukun toplumla olan ilişkisine dair yetersiz bir içgörü ortaya 
koyduğu tartışılmaya başlanmıştır. Bunun yerine hukuk, kendisinin haricindeki yapıları da 
kapsayan bir normatif sistemler bütünün parçası olarak diğer normatif sistemlerle 
etkileşim içerisinde ele alınabilir ve bu perspektifle, toplum düzeni ve bu düzenin 
kendiliğindenliği anlaşılabilir. Hukuk ve diğer normatif yapılar arasındaki etkileşim, farklı 
yapılara ait normların geçişkenliğini sağlayabilir, farklı yapılardaki normları meşru kılabilir 
veya bunların birbirleriyle çatışmalarına neden olabilir. Bu anlamıyla hukukun, diğer 
normatif yapılarla birlikte bir mücadele alanı oluşturduğu söylenebilir. Nihayetinde 
normatif yapılar arasında gerçekleşen bir mücadele, bir hegemonya mücadelesidir. 
Devletin hukuku, şüphesiz, devletin gücünü arkasında bulunduran bir yapı olarak iç 
tutarlılığını sürdüremez hale geldiğinde dahi hegemonya mücadelesinin en güçlü tarafıdır. 
Ancak devletin hukukunu temsil eden yasallığın sınırları daraltıldığında ve buna mukabil, 
meşru olanın sınırlarının korunması ve genişletilmesi gerektiğinde, ancak hukuk alanı 
içerisinde bir hegemonya mücadelesi verilmesiyle başarıya ulaşılabilir. Nihayetinde bu 
hegemonya mücadelesi sonucunda, hukuk dahil olmak üzere toplumsal kuralların 
meşruluk kıstasının, toplumsal mücadeleleri yürüten yapıların sahip olduğu teamül ve 
pratikler ile, dillendirdikleri talepler uyarınca şekillenebilmesinin imkânı ortaya çıkacaktır.

Kültürel Hegemonya Tartışmaları ve Sosyalist Kültür Politikası - Semih Gümüş

Kendisini kültür ve sanat alanından uzakta gören bir siyasal hareket, örgüt, akım 
yoktur.    Olmaz da. Her yerde olduğu gibi, ülkemizde de kültür ve sanat alanında, son 
çeyrek yüzyılda giderek tırmanan bir hegemonya savaşı var. Biz bu alanda sol ve sosyalist 
dünyamızın hegemonyasının yerinden oynatılmaz olduğunu düşündük. Gerçekten öyle 
mi? Üstünde enine boyuna düşünülmesi, tartışılması gereken bir durum.

İşçi sınıfının ve emekçi halkın gelecekteki iktidarının toplumsal karşılıklarını 
genişletmesinin yollarından biri de kültür ve sanat alanından geçecek. Demokrasi 
bilincinin kazanılmasının zor olduğu yerde, sosyalizm bilincinin oluşması uzun zaman alan 
karmaşık bir süreci gerektirecek ve bu ancak toplumsal düşüncenin adım adım 
değişimiyle, yani kültürel sermayenin artırılmasıyla mümkündür. Peki bu nasıl kazanılabilir?

Bu süreç birkaç kuşak boyunca devam edebilir. Ekonomik ve toplumsal deneyimler bilince 
nasıl yansıyacak? Öncelikle kültürel zeminin oluşturulması gerekir. Dolayısıyla kültür ve 
sanat sosyalizmin alt yapıya bağımlı olan değişimini destekleyecek en önemli sivil toplum 
alanlarındandır.

Sosyalizmde sanatın bütün alanlarına dönük üretimler ve kültürel etkinlikler, emekçi halkın 
çıkarlarını somutlaştırır, belleğini güçlendirir ve toplumun ortalama niteliğini yükseltir. 

üretimde verimliliği artırma amacı güderken, ciddi ekolojik ve sağlık sorunlarına neden 
olmuştur. Şirketleşmiş gıda rejimi olarak da ifade edilen bu model, kentlerde ise artan gıda 
fiyatlarının ve gelir adaletsizliğinin de etkisiyle, başta emekçiler olmak üzere geniş 
toplumsal kesimleri gıda güvencesizliğiyle karşı karşıya bırakmıştır.

Bu bağlamda, uzun zaman boyunca köylülüğün tasfiyesi tezi üzerinden tartışılan “tarım 
sorunu”, günümüzde daha karmaşık bir hal almıştır. Bu mesele artık, tarım-gıda sistemi 
içindeki toplumsal sınıfları, bu sınıfları var eden veya ortadan kaldıran, yeniden üretimlerini 
kolaylaştıran ya da engelleyen politik-ekonomik güçleri, ekolojik süreçleri, toplumsal 
cinsiyet ve toplum sağlığı gibi konuları da içeren çok boyutlu bir soruna dönüşmüştür. 
Önemli sermaye birikim alanlarından birisi haline gelen kapitalist-endüstriyel tarım 
sisteminin yaratmış olduğu sömürü koşulları, ekolojik kriz, gıda güvencesizliği ve sağlık 
sorunları, tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, tedarik ve tüketim süreçlerinin bütüncül 
bir analiziyle ele alınmasını gerekli kılmaktadır. 

Bu çalışmada, konunun çok boyutluluğundan yola çıkılarak gıda rejimleri yaklaşımı 
çerçevesinde, ekonomik güç ilişkilerinin tarım-gıda sisteminin üretim, dolaşım, dağıtım ve 
tüketim biçimlerini tarihsel olarak nasıl dönüştürdüğü ortaya konacak ve bu dönüşümün 
yarattığı çoklu sorun ve krizlere bir cevap olarak öne sürülen gıda egemenliği paradigması 
üzerinde durulacaktır. Gıda egemenliği paradigmasının tarım politikalarının 
belirlenmesinde, tarımsal üretimin ve tüketimin demokratikleştirilmesinde ve agroekoloji 
yaklaşımının uygulanmasında sunduğu toplum ve doğa odaklı olanaklar tartışılacaktır.

Biyoçeşitlilik Krizinin Politik ve Toplumsal Boyutlarıyla Yüzleşme- Barış Özüdoğru

Bir bölgedeki canlı organizmaların gen, tür ve ekosistem düzeyinde çeşitliliğini ifade eden 
bir kavram olarak biyoçeşitlilik, günümüzde gezegenin en fazla suistimal edilip yok olma 
tehdidi altına giren kaynağıdır. Bu yok oluş krizinin varlığı, bilimsel çevrelerden 
hükümetlerarası kuruluşlara kadar geniş bir konsensüsle kabul edilmektedir. Türlerin yok 
olma hızı, doğal yok oluş hızından 1.000 ila 10.000 kat daha yüksek olup, önümüzdeki 
birkaç onyılda yaklaşık 1 milyon türün yok olması öngörülmekte ve bu süreç “altıncı 
kitlesel yok oluş” olarak tanımlanmaktadır. Önceki yok oluşlardan farklı olarak bu süreç, 
çok daha hızlı ilerlemekte ve doğal değil, kapitalist üretim ilişkileri kaynaklıdır. Bu nedenle 
kriz, çevresel bir mesele olmaktan öte, sınıfsal ve politik boyutları olan yapısal bir 
problemdir.

Biyoçeşitlilik kaybı; gıda güvenliği, zoonotik hastalıklar, medikal kaynakların yok olması, 
temiz suya erişim gibi insan yaşamını doğrudan etkileyen çok boyutlu bir süreçtir. Marx’ın 
“metabolik yarılma” olarak tarif ettiği, doğayı yalnızca hammadde ve atık deposu olarak 
gören kapitalist üretim tarzı, sınırsız büyüme ve birikim dürtüsüyle doğa ile toplum 
arasındaki dengeyi altüst ederek yeryüzündeki canlılığı yıkıma sürüklemektedir. Bu yıkım 
tüm insanlığı etkiliyor olsa da, etkiler sınıfsal ve toplumsal eşitsizliklere göre 
farklılaşmaktadır. Sağlıklı gıdaya, temiz suya ve yaşanabilir çevreye erişimi kısıtlı şehirli 
emekçiler ile yaşam alanları gasp edilen küresel güneyin kırsal halkları bu krizden en fazla 
etkilenen kesimlerdir.

Biyoçeşitlilik krizinin ortaya çıkardığı eşitsizlikler, sınıf çelişkilerini keskinleştirmekte ve 
politik alanı yeniden şekillendirmektedir. Kapitalist aktörler, sermaye birikimi için doğayı 
metalaştırırken, üretime konu olmayan tüm canlı ve ekosistemleri yok etmekte; bu yıkımın 
maliyeti ise yerel halklara yüklenmektedir. Böylece yaşam alanlarını kaybeden bu kesimler, 
yeni ekolojik proletaryayı oluşturmaktadır. Bu durum Marxist literatürdeki “ilkel birikimin” 
güncel bir tezahürü olarak değerlendirilebilir.

Biyoçeşitliliği tehdit eden tüm olguların arkasında kapitalist ekonomi-politik düzenin izleri 
açıkça görülmekte; bu yıkım çoğu durumda iklim kriziyle iç içe geçmektedir. Yerli direniş 
hareketleri ve kent ekolojisi savunucuları gibi toplumsal aktörler eko-sosyalist politikalar 
için zemin oluştursa da, sol/sosyalist çevreler bu krizi çoğunlukla iklim krizine kıyasla daha 
az ciddiyetle ele almakta, hatta görmezden gelmektedir.

Sosyalistlere düşen görev, çevre mücadelesi veren grupları siyasi özne olarak tanıyıp 
mücadeleyi ortaklaştırmak; biyoçeşitlilik krizinin nedenlerini tarihsel ve toplumsal 
bağlama yerleştirerek, doğayla ilişkileri yeniden kuran, büyüme karşıtı ve nihayetinde 
üretim araçlarının kamulaştırılmasının ötesine geçen yeni bir siyasi hat geliştirmektir.

Öğrenciden Müşteriye, Bireyden Müride: Türkiye’de Eğitim- Sanem Bülbül-Hüner

Son yarım yüzyılda küresel ölçekte eğitim politikalarında yaşanan dönüşüm, sadece 
yapısal değil, aynı zamanda ideolojik bir değişimin de habercisi olmuştur. Neoliberal 
rasyonalitenin belirleyici olduğu bu süreçte, kamu hizmeti olarak tasarlanan eğitim, piyasa 
normlarına göre yeniden yapılandırılmış; öğrenci, müşteri kimliğine indirgenmiş; eğitim 
kurumları ise birer hizmet sağlayıcısı olarak konumlandırılmıştır. Türkiye özelinde ise bu 
dönüşüm, yalnızca neoliberal değil, aynı zamanda muhafazakâr bir ideolojik çerçeve 
içinde şekillenmiş; böylece eğitim, yalnızca piyasa gereklerine değil, aynı zamanda 
iktidarın kültürel hegemonya stratejilerine hizmet eden bir araç hâline getirilmiştir. Bu 
bağlamda, “öğrenciden müşteriye, bireyden müride” dönüşüm; Türkiye’de son yirmi yılda 
uygulanan neoliberal muhafazakâr eğitim politikalarının çarpıcı bir özeti olarak ortaya 
çıkmaktadır.

Türkiye’de 2000’li yılların başından itibaren belirginleşen neoliberal muhafazakâr sentez, 
eğitim politikalarının hem ekonomik hem de kültürel kodlarını dönüştürmüştür. Bir yandan 
özel okulculuk teşvik edilmiş, kamu okulları kaynak kıtlığı içinde performans ve sınav 
baskısıyla işlevsizleştirilmiş, diğer yandan eğitim müfredatı ve kurum kültürü dinsel ve 
muhafazakâr normlara göre yeniden şekillendirilmiştir. Böylece eğitim sadece 
piyasalaşmakla kalmamış, aynı zamanda iktidarın ideolojik aygıtına dönüşmüştür. Bu ikili 
yapı içerisinde öğrencinin yalnızca tüketici değil, aynı zamanda itaatkâr bir özne olarak 
biçimlendiği görülmektedir. 

Bu çalışma Türkiye’de son yirmi yılda eğitim sisteminde yaşanan dönüşümünü 
neoliberalleşme başlığı altında eğitimin piyasalaşması ve muhafazakarlık başlığı altında 
milliyetçilik ve dinin eğitimin merkezine yerleştirilmesi çerçevesinde tartışmayı 
amaçlamaktadır. 

Sağlık Gündemini Sosyalist Siyasete Taşıma Yolları- Özlem Özkan

Kapitalizmde sermaye birikimi genişlediğinde, örgütlü işçi sınıfı mücadelesi olduğunda ve 
sosyalist ülkeler var olduğunda, sağlık sistemi, işçilerin belirli bir düzeyde üretkenliğini 
sağlamak amacıyla ya da ertesi günü işlerinin başında olabilecek kadar sağlıklı olmalarını 
bir ölçüde de olsa kamusal olarak teminat ve güvence altına alabilmiştir. Ancak, reel 
sosyalizmin çözülüşü, son kırk yıldır kapitalist ülkelerde sağlık hizmetlerinin 
metalaştırılmasıyla, bu teminat ve güvence ortadan kalkmıştır. Özellikle son yıllardaki 
salgınlar, deprem gibi doğal afetler, sermaye sınıfının yeniden birikim alanına dönüşmüş 
sağlık hizmetlerinin işçiler ve emekçiler için yetersizliğini daha da görünür hale getirmiştir. 
Nitekim, bu durum hangi kapitalist ülkede olursa olsun, emekçilerin, işçilerin ya da 
halkların sağlık hizmeti kullanımı, sağlık hizmetlerine erişimi, sağlık göstergeleri, maruz 
kaldıkları iş cinayetleriyle ilgili bilimsel göstergelerle de kanıtlanmaya devam etmektedir. 
Ayrıca, yeterli ve dengeli beslenme, sağlıklı ve güvenli barınma, ulaşım, çalışma koşulları, 
çevre gibi, toplumun ve bireylerinin sağlıklı olmasının temel koşullarının ortadan 
kalkmasıyla, giderek yoksullaşan emekçilerin sağlık hizmetlerine olan gereksinimini daha 

değinilmektedir.

Giriş

Enerji, insanlık tarihi boyunca yalnızca biyolojik olarak hayatta kalmanın değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonun ve üretim ilişkilerinin temel yapı taşlarından biri 
olmuştur. Yaklaşık 790.000 yıl önce ateşin kontrollü kullanımıyla başlayan bir evrimsel 
süreç (bkz. Gesher Benot Ya’agov (İsrail), Zhoukoudian (Çin)), insanın doğa üzerindeki 
müdahale kapasitesini radikal biçimde artırmış ve böylece enerji, üretim biçimlerinin 
gelişiminde belirleyici bir rol oynamaya başlamıştır. Tarihsel olarak tarım toplumlarında su 
ve hayvan gücüne dayalı enerji sistemleri yeterliyken, Sanayi Devrimi ile birlikte kömür, 
petrol ve doğalgaz gibi fosil yakıtlar, üretim araçlarının merkezine yerleşmiştir. Bu süreçte 
enerji yalnızca fiziksel üretimin girdisi olmaktan çıkmış; kapitalist üretim biçiminin temel 
dayanaklarından biri haline gelmiştir.  Enerjinin metalaşması, sermaye birikiminin 
sürekliliğini sağlamak üzere düzenlenmiş enerji rejimlerinin doğmasına yol açmıştır 
(Jacobson ve diğ., 2017). Bu rejimler, enerji üretimini toplumsal ihtiyaçlardan kopararak 
kâr maksimizasyonu ekseninde yeniden örgütlemiştir. Kapitalist enerji rejiminin temel 
krizlerinden biri, kaynakların eşitsiz tüketimiyle doğrudan ilişkilidir. Gelişmiş ülkeler, kişi 
başına düşen enerji tüketiminde çok daha yüksek değerlere ulaşmaktadır. Örneğin, ABD 
vatandaşlarının ortalama enerji tüketim düzeyine tüm dünya uysaydı, insanlığın mevcut 
nüfusu için yaklaşık beş Dünya gezegenine ihtiyaç duyulacağı hesaplanmaktadır (Global 
Footprint Network, 2022). Bu durum yalnızca bir tüketim veya verimlilik krizi değildir, 
sistemden kaynaklanan yapısal bir üretim ve bölüşüm krizinden kaynaklanmaktadır ve 
iklim değişikliği ve ekolojik yıkım açısından da ciddi bir tehdit oluşturmaktadır (Influence 
Map, 2025). 19. yüzyıldan bu yana atmosferde biriken sera gazları nedeniyle ortalama 
sıcaklık artışı tehlikeli eşiklere yaklaşmıştır. Karbon salımının temel kaynağı olan fosil 
yakıtların hızla terk edilmesi, yalnızca çevresel bir gereklilik değil, aynı zamanda ekonomik 
ve etik bir zorunluluk haline gelmiştir (Ameli ve diğ., 2021).

Türkiye’nin enerji politikalarının tarihsel dönüşümüne bakıldığında, özellikle 1935 yılında 
kurulan Etibank ve 1970'lerde enerji üretimi ve dağıtımını tek elde toplayan Türkiye 
Elektrik Kurumu (TEK) aracılığıyla, kamusal bir enerji modelinin inşa edildiği 
görülmektedir. Ancak 1980 sonrası neoliberal politikalarla birlikte bu yapı özelleştirilmiş ve 
enerji, kâr odaklı özel sektör şirketlerinin tekeline bırakılmıştır. Bu dönüşüm, halkın enerjiye 
erişimini hem ekonomik hem de coğrafi olarak sınırlayan bir yapı doğurmuştur. Diğer 
çeper ülkeler gibi Türkiye de artan bir enerji ihtiyacına sahiptir ve bu enerjinin önemli bir 
miktarı fosil yakıtlara dayanmaktadır. Bu durum iklim krizinin önlenmesi konusunda 
Türkiye’ye büyük bir sorumluluk yüklemektedir, acilen karbon salımının azaltılması 
konusunda planlamalar yapılmalıdır. Türkiye'nin bu kapsamda Paris Anlaşması 
kapsamında sunduğu Ulusal Katkı Beyanı (INDC), net sıfır hedefine yönelik güçlü ve 
kamusal politikalarla desteklenmediği sürece yetersiz kalacaktır. Dünyada temiz enerji 
sistemlerinin istihdam talebi giderek artarken, enerjiye duyulan ihtiyaç da yalnızca lineer 
değil; özellikle veri depolama, yapay zeka ve dijital altyapı gibi alanlardaki gelişmelerle 
birlikte ivmelenerek büyümektedir. Bu eğilim, küresel enerji sisteminde yapısal bir 
dönüşümü zorunlu kılmaktadır. Her ne kadar dijitalleşme “maddi olmayan” bir ilerleme 
olarak sunulsa da, yüksek enerji ve kaynak tüketimine dayalı altyapılar üzerinde yükseldiği 
kendini giderek daha fazla göstermektedir. Veri merkezleri, iletişim ağları ve dijital 
donanımların küresel ölçekte artan elektrik ve su tüketimiyle doğrudan bağlantılı olduğu, 
bu nedenle dijital dönüşümün enerji politikalarından bağımsız ele alınamayacağı göz 
önünde bulundurulmalıdır.

Türkiye’nin bu bağlamda hem coğrafi konumu hem de enerji arz-talep dengesi dikkate 
alındığında, bütüncül, uzun vadeli ve kamusal temelli bir enerji politikasına olan ihtiyacı 
açıkça ortaya çıkmaktadır. Bu ön çalışma, Türkiye İşçi Partisi’nin enerji alanında 
önümüzdeki yıllarda atmayı planladığı somut stratejik adımların bir çerçevesini sunmayı 

birikiminin hizmetine sunmaktır.

Bölüşüm şoku, pandemi ve 2023 depremleri gibi felaketlerle birlikte, toplumsal yeniden 
üretim alanlarında — gıda, barınma, sağlık, eğitim ve güvenlik gibi — çoklu krizler olarak 
kendini göstermiştir. Bu koşullarda, yaşamı sürdürebilmenin tüm yollarının metalaştırıldığı 
ve parasallaştırıldığı bir ortamda yalnızca ücret talepleri yetersiz kalmaktadır. Bu nedenle, 
hayatta kalmanın temel araçlarına metalaştırılmamış ve piyasadışı yollarla erişim talep 
etmek hayati önemdedir. Bu sunumda, kapitalizmin çoklu krizlerini ve yaşadığımız 
bölüşüm şokunu feminist ekonomi politik perspektiften, bir toplumsal yeniden üretim krizi 
olarak değerlendiriyoruz. Buna karşı, yaşamın üretimi merkezinde şekillenecek bir kamu 
politikası çerçevesi öneriyoruz.

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları  yaklaşımı, yaşamın üretimi için ücret talebiyle 
birlikte, yaşamın yeniden üretim altyapısının özelleştirmelere karşı savunulmasını, kamu 
hizmetlerinin (yeniden) kamusallaştırılmasını ve kaynakların yeniden dağıtılmasını kapsar. 
Bu mücadele, yaşamsal müştereklerin geri kazanılması ve aşağıdan yukarı örgütlenen 
biçimlerde devletin yeniden kamusallaştırılması yönünde bir politik hattı da içerir.

Umut ve İnat: Türkiye’de LGBTI+ mücadelesi ve sosyalist siyaset- Meltem Kolgazi

Yeni toplumsal hareketlerin bir bileşeni olarak LGBTİ+ hareketinin Türkiye’de 1980lerde 
filiz verdiğini, 90lar itibariyle ise düşünce ve eylem alanında varlığını göstermeye 
başladığını söyleyebiliriz. İçerisinde kendini solcu/sosyalist tanımlayan özneler olsa da 
hareket kendini her zaman sosyalist siyasetle belli bir mesafede tutmuştur. Aslında bu 
genel olarak siyasi partiler üstü bir tavır geliştirmeyi ve tüm siyasetlerle belli bir mesafede 
durmayı tercih etmekle de ilişkiliydi. Bu tercih bir varoluş inadı olarak da okunabilecek bir 
yan barındırmaktadır. Herhangi bir siyasi özne içerisinde “ehlileşmek”ten kaçınma 
anlamına da gelen bu yaklaşımın harekete olumlu ve olumsuz etkileri olmakla beraber 
bunların tartışılmasına ihtiyaç vardır. 

Nancy Fraser’in “ilerici neoliberalizm” dönemi olarak tanımladığı 2000li yıllarda 
neoliberalizmin toplumsal yeni hareketlerin birtakım özneleri ile girdiği ittifak, sosyalist 
siyasetin belli açılardan yeni toplumsal hareketlerle arasına bir mesafe koymasına da 
neden oldu. Bu dönem, özellikle Türkiye’nin AB’ye adaylığıyla yaratılan “özgürlükçü” hava 
ile denk düşmüş ve bazı liberal kesimlerin bu süreçte AKP ile siyasi teması da bu 
mesafelenmede etkili olmuştur. Diğer taraftan geleneksel komünist partilerin yeni 
toplumsal hareketleri kapitalizm için reformist, radikal aktivizmi ise irrasyonel olarak 
tanımlaması; yeni toplumsal hareketlerin Türkiye’de açılan sivil toplum alanındaki 
faaliyetlerinin örgütlenme pratikleri açısından yarattığı erozyon da yine bu tartışmanın 
diğer yönleri olarak ele alınmalıdır. 

Neoliberalizmin özgürlükler alanını bir ittifak olarak görüp kimlik siyasetine, bazı reformist 
çıkışlara alan açtığı dönemin kapitalizmin krizi ile sona erdiğini söyleyebiliriz. Bunun en 
önemli yansıması yeni toplumsal hareketlerin bir kırılma yaşaması ve önemli bir 
bölümünün kapitalizm dışı siyasi arayışlara girmesi olmuştur. Türkiye’de özellikle AKP’nin 
liberal kesimleri yarı yolda bırakması ve özgürlükler alanını doğrudan hedef alması ile yeni 
toplumsal hareketlerin düzen dışı bir arayışa yönelmesini sağladı. Diğer taraftan Gezi 
Direnişi ile Sosyalist Siyaset yeni toplumsal hareketlerle ve tabii ki LGBTİ+ hareketi ile de 
organik bir temas kurabildi ve bu özneler arasında sosyalizmin bir düzen dışı alternatif 
olarak gündeme gelmesini sağladı. 

Bugün neoliberal politikalara bir tepki, ama aynı zamanda otoriterleşen kapitalizmin siyasi 
aracı olarak ortaya çıkan toplumsal cinsiyet karşıtı hareketlerin ve onların temsilcisi sağ 
politikacıların saldırısı ile karşı karşıyayız. AKP/Saray rejimi için de bugün LGBTİ+ 
düşmanlığı, muhafazakâr oyları konsolide etmek için en önemli enstrümanlardan biri 
olarak kullanılıyor. Düzen için reformların, neoliberal ittifakın dağılmasıyla Avrupa ve 

ABD’de dahi elde edilen hakların nasıl bir bir ortadan kalktığını görüyoruz. LGBTİ+ 
hareketi ve yeni toplumsal hareketlerin kapitalizm içi çözüm arayışının sınırlarını 
gördükleri ve ciddi bir saldırıyla karşı karşıya oldukları bir evrede Sosyalist siyasetin 
özürlükler alanına dair ciddi bir politika yapma potansiyeli vardır. Sosyalist siyasetin işçi 
sınıfı ittifakı olarak yeni toplumsal hareketleri dönüştürme potansiyeli LGBTİ+lar için de 
eşit ve özgür bir yaşama dair umut olarak değerlendirilmelidir. Bu umut uğruna LGBTİ+ 
hareketinin temsiliyet, mücadele ve kurtuluş için her zamankinden daha çok sosyalist 
siyasete ihtiyacı vardır.

Kürt Meselesinde Güncel Durum ve Sosyalist Siyaset- İsmet Akça

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesi tarihte ve bugün Türkiye’nin siyasal alan ve 
devlet yapısını belirleyen en önemli faktörlerden biri olmuştur. Tarihi, merkezi kapitalist 
ulus-devletin inşası ve Türk milliyetçiliğinin yükselişine uzanan Kürt meselesi, bir yandan 
Kürt kimliğinin inkârı diğer yandan da siyasal temsiliyet, katılım ve yönetim eksenlerinde 
şekillenmiştir. Devletin inkârcı, asimilasyonist ve baskıcı politikaları 1980’lerde Kürt 
hareketinin silahlı mücadele yoluna gitmesi sonrasında daha da şiddetlenmiş ve Kürt 
meselesi 1990’larda tamamen güvenlikleştirilmiş ve askerileştirimiştir.

2000’li yıllarda AKP iktidarı altında, hem uluslararası ve bölgesel dinamiklerin etkisiyle 
hem iç siyasetteki çatışma ve ittifak dinamikleri ile hem de toplumsal, siyasal ve kültürel 
ayaklarıyla Kürt Hareketi’nin ulaştığı gücün sonunda müzakere ve çözüm süreçleri 
gündemde olmuş ama meselenin siyasal ve demokratik bir çözümü mümkün olmamıştır.

7 Haziran 2015 sonrası çözüm süreci sona erdirilmiş, Kürt meselesinden yeni bir 
militarizasyon dönemi başlamış ve Kürt meselesi, AKP liderliğinde yeni bir siyasal rejim ve 
devlet inşasını içeren bir faşistleşme sürecinin merkezinde yer almıştır. 

Ekim 2025 sonrası Suriye merkezli bölgesel dinamiklerin zorunlu kılması ile gündeme 
getirilen ve iç siyasetin dizaynını da içeren yeni “müzakere” süreci, “neo-faşist” olarak 
nitelenebilecek özelliklere sahip mevcut siyasal iktidarın yürütüyor olması, demokratik ve 
barışçıl bir çözümden ziyade otoriter bir rejim altında çözüm perspektifinin iktidar 
tarafından dayatılması, konuyu ve sosyalistlerin alacağı politik tutumu daha 
karmaşıklaştırmaktadır.

Bir etno-politik sorun olarak Kürt meselesinin nasıl ve ne yönde “çözüleceği” önümüzdeki 
dönemin mücadeleleri açısından tayin edici olacaktır. İktidar “sorunu” demokratik ve 
toplumsal taleplerin önünü açmadan, hatta onları öteleyip bastırarak “çözmek” peşinde 
olacaktır. Sosyalistlerin görevi ise Kürt meselesinde barışçıl bir çözümün ancak ve ancak 
ülkede genel bir demokratikleşme ile ele ele gittiğinde mümkün olacağını siyasal söylem 
ve pratik düzeyinde ortaya koymaktır. Anadilin kullanımından merkezi ve yerel 
yönetimlerin ve siyasal katılımın gerçek anlamda demokratikleştirilmesine, emek 
siyasetinin ortaklaştırıcı mücadele zemininin Kürtlerin tanınmasını da içermesinden dış 
politikada da barış eksenli bir siyaset anlayışının yerleşikleştirilmesine uzanan sosyalist bir 
politik hat acil bir ihtiyaç ve görevdir.

Türkiye’de Kamusal Enerji Politikaları Dönüşümüne Dair Adımlar: Sürdürülebilir ve 
Bağımsız Bir Gelecek İçin Stratejik Enerji Politikaları- Batuhan Çağrı Yapan ve Altuğ 
Hasözbek

Enerji, yalnızca ekonomik bir gereklilik olarak değil, aynı zamanda küresel siyasetin 
belirleyici unsurlarından biridir. Savaş gibi durumlarda enerji kaynaklarının arzında olan 
değişiklikler yanında; artan enerji ihtiyacı, yenilenebilir enerjiye geçiş süreçleri ve iklim 
krizine bağlı zorunlu dönüşümler dünya enerji piyasalarında derin kırılmalara yol açmakta 
ve ülkeleri oldukça zor kararlar almaya zorlamaktadır. Enerji üretimi ve depolama 

Kültürel sermaye dağılımındaki eşitsizlik nedeniyle toplumsal sınıflar arasında oluşmuş 
uçurumu ortadan kaldırmak, iktidarın halkın çıkarları doğrultusunda yeniden kuruluşuna 
katkıda bulunmak temel görevlerimizdendir. Sanatın herkesin dünyasına girmesinin yolları 
ancak böyle açılabilir. Öte yandan reel sosyalizm deneyimi içinden bize ne kaldıysa 
alacağız. Ama aradan geçen on yıllar içinde dünyamızın büyük bir hızla değiştiğini göz 
önünde tutarak kültür ve sanat alanında neler yapmamız gerektiğini yeniden düşüneceğiz. 
Partimizin kendisine dönük nitelikli ilgilerin sürekliliğini koruması, toplumsal karşılıklarını 
adım adım genişletmesi için kültür ve sanat alanı belki de sanıldığından daha önemlidir. Bir 
an bile ihmal edilmemeli.

Kapitalist Büyümenin ve Mülksüzleştirmenin Aracı Olmayan Bir Kentsel “Dönüşüm” 
Tahayyülü- Deniz Ay ve Deniz Öztürk

Türkiye’nin “kentsel dönüşüm” tarihi kent arazisi üzerindeki rantın üretimi ve yeniden 
dağıtımını sağlayan politik bir süreç olarak 1950’lere dayanıyor. Ancak somut bir 
şehirleşme politikası olarak yasal bir çerçeveye oturtularak kurumsallaşıp özellikle 
yerleşim alanlarının yıkımı, mülkiyetin el değiştirmesi ve mülksüzleştirme yoluyla sermaye 
birikimin güçlü bir aracı haline gelmesi AKP’nin ilk yıllarına denk düşüyor. Küresel ölçekte 
kapitalist kentleşme bağlamında düşündüğümüzde Türkiye’de yerleşen kentsel dönüşüm 
pratiği ülkemiz kentleşmesine özgü bir kentsel politika da değil.

Kapitalist kentleşmenin planlı bir plansızlık içinde; arazi toplulaştırma, acele kamulaştırma 
ve kamu arazileri satışları ile yürüttüğü dönüşümle yaşam alanlarından sürülen emeğin 
mahalle ölçeğinde ve yeniden üretim alanında da örgütlenmesi potansiyelini taşıyan 
somut örnekler üzerinden politik direnç noktalarını ortaya koyacağız. Bu sunumda, etkileri 
daha da yıkıcı deneyimlerin artan sıklığıyla somutlaşan iklim krizi ve yapılı çevrenin 
finansallaşmasıyla yoğunlaşan barınma krizine sıkışan kentsel yaşam için “nasıl bir 
dönüşüm” tahayyül ettiğimizin çerçevesine dair üç önerme ortaya koyacağız.

Birinci olarak, devletin arazi politikası araçları olan acele kamulaştırma ve kamu arazisi 
satışlarını kullanarak yürüttüğü mülk transferinin karşında güçlü bir direnç oluşturulması 
gerekiyor. Fikirtepe gibi büyük ölçekli kentsel dönüşüm projelerinde; Sur gibi yerli halkı 
yerinden edip ticari ve turistik kullanımı dayatan dönüşüm projelerinde; Hatay gibi afet 
koşullarını kullanarak dayatılan yeniden inşa projelerinde karşımıza çıkan acele 
kamulaştırmanın mülksüzleştirme aracı olduğu ortaya koyulmalı. İkinci olarak, dönüşüm 
müdahalelerinin merkezileşmesine ve yerel yönetimi dışarıda bırakan mega-proje 
mantığıyla yürütülen uygulamaların yerine belediye ölçeğinde tamamlanabilecek; 
güçlendirme odaklı ve mevcut yapılı çevre kullanımına öncelik veren yoğunluk artışına 
yönelmeyen yaşam alanları üretimi için somut adımlar atılmalı. Üçüncü ve son olarak, 
belediyenin idari bir birim olarak kamusallığını (geri) kazanmanın da yolu olarak mahalle 
ölçeğinde yeniden üretim alanını da örgütlemenin imkanını güçlendirecek dayanışma 
ağları/ birimleri için çalışmalar yürütülmeli.

Yeniden Yollara Düşmek: Suriyeli Mültecilerin Geri Dönüş Eğilimleri ve Türkiye Emek 
Piyasasına Olası Etkileri- Fırat Çoban 

Suriye’de on üç yılı aşkın süren savaşın ardından Beşşar Esad yönetiminin yalnızca iki hafta 
içinde devrilmesi ve HTŞ öncülüğündeki Suriye muhalefetinin yeni bir siyasi düzenin 
inşasına başlaması, Türkiye’de geçici koruma statüsüyle yaşayan Suriyelilerin geri 
dönüşüne ilişkin tartışmaları yeniden alevlendirmiştir. Özellikle tekstil, ayakkabı, imalat ve 
hizmet gibi sektörlerde çoğunlukla kayıtsız veya belgesiz şekilde çalışan, sınır kentleri ve 
büyük metropollerde yaşamlarını sürdüren Suriyelilerin dönüşü, pek çok şeyi olduğu gibi, 
Türkiye emek piyasasını da derinden etkileme imkaaını sahiptir. Göç İdaresi Başkanlığı 
verilerine göre 27 Şubat 2025 itibarıyla Türkiye’de 2 milyon 820 bin 362 Suriyeli 

bulunurken, geri dönüş olasılığına dair süregiden tartışmalar bile ücretler, çalışma saatleri 
ve iş gücü piyasasının genel dinamikleri üzerinde belirleyici bir etkiye sahiptir.

Bu bildiri, 2021’den itibaren etkisini artıran süpürme ve seyreltme politikalarının da sonucu 
olarak, son üç yıl içinde sayıları yaklaşık 1 milyon azalan geçici koruma altındaki 
Suriyelilerin ve kayıtsız/belgesiz Suriyelilerin geri dönüş süreçlerini ve bu sürecin 
Türkiye’deki emek piyasası ile siyasal alan üzerindeki muhtemel etkilerini analiz etmeyi 
amaçlamaktadır. İstanbul ve Gaziantep’te tekstil sektörüne odaklanan bir alan 
araştırmasının ilk bulgularından hareketle, geri dönüş sürecinin çok boyutlu yansımaları 
ele alınacaktır.

Çalışma kapsamında şu sorular etrafında bir tartışma yürütülecektir: Yeni siyasi koşullar 
bağlamında Suriyeli mültecilerin geri dönüş eğilimleri nasıl şekillenmektedir? Bu eğilim, 
farklı sınıfsal konumlar, kimlikler ve hukuki statüler açısından nasıl karşılanmaktadır? Geri 
dönüş süreci, mevcut ve gelecekteki emek piyasası dinamiklerini nasıl etkilemektedir? 
İşverenler, olası bir geri dönüş sürecine karşı nasıl emek piyasası stratejileri 
geliştirmektedir?

Yaşamın Üretimi İçin Kamu Politikaları: Kapitalizmin Çoklu Krizlerine Karşı Alternatif Bir 
Çerçeve- Coşku Çelik ve Deniz Ay 

Eleştirel ekonomi politik yaklaşımlar, özellikle son yıllarda yaşanan bölüşüm şokunu 
emekçi sınıftan sermaye sınıfına doğru gerçekleşen bir servet aktarımı olarak çerçeveliyor. 
Ancak bu yaklaşım, emekçi sınıfların heterojenliğini kavramsallaştırmakta ve bu servet 
geçişinin parasal olmayan boyutlarını değerlendirmekte yetersiz kalıyor. Bölüşüm şokuna 
karşı öne sürülen politika önerileri genellikle asgari ücret artışı, temel vatandaşlık geliri 
veya yaşam ücreti gibi kolayca pazarlanabilir talepler etrafında şekilleniyor.

Bu yaklaşımı aşmak ve üretim ilişkilerinin ötesine geçerek fiili bölüşüm şokunun daha 
kapsamlı bir çözümlemesini sunmak adına, emekçi sınıfların derinleşen toplumsal yeniden 
üretim krizine yanıt veren alternatif bir kamu politikası gündemi öneriyoruz: feminist 
ekonomi politik perspektiften hareketle “yaşamın üretimi için kamu politikaları” 
kavramsallaştırması. Bu çerçeveyle, mücadelenin odağını ücretli ve formel işgücünün 
taleplerinden yaşamın üretimi ve yeniden üretimi üzerine taleplere genişletmenin 
gerekliliğini savunuyoruz. Bu perspektif, kamu politikasının yalnızca devlet bürokrasisi, 
iktidardaki hükümet ya da yasa yapıcılar gibi de jure (hukuken tanımlı) aktörlerle sınırlı 
olmadığını; “kamusal olan”ın çok daha geniş bir toplumsal alanı kapsadığını ileri sürer. 
Dolayısıyla, kamu politikalarını fiilen üreten ve etkileyen tüm aktörleri kapsayan eleştirel 
bir bakışa ihtiyaç vardır.

Feminist ekonomi politik yaklaşım, bütüncül ve ilişkisel bir teori ve politika çağrısıdır. 
1970’li yıllardan bu yana farklı biçimlerde ele alınan toplumsal yeniden üretim yaklaşımı, 
emekçilerin yaşamını sürdürme ve yeniden üretme süreçlerini merkeze alır. Emek gücünün 
gündelik ve kuşaklar arası yeniden üretimi; bakım, sağlık, barınma ve eğitim gibi hayati 
alanlardaki emeğin görünür kılınmasını sağlar. Bu yaklaşım, kapitalizmin analizine de, 
meta ilişkilerinin ötesine geçen politika önerilerine de işçilerin üretildiği mutfaktan ve 
yatak odasından başlayan bir perspektifle yaklaşma imkânı sunar.

Toplumsal Yeniden Üretim Yaklaşımı (TYÜ), ücretli işi işçiliğin tek formu; ücretli işçiyi ise 
işçi sınıfının ve sınıf mücadelesinin tek bileşeni olarak görmek yerine, emekçi sınıfların 
heterojenliğini esas alır. Bu sayede, ücretli/ücretsiz iş, kendi hesabına/ücretli çalışma, 
kentsel/kırsal yaşam ya da toprak sahibi olan/olmayan gibi ikilikleri aşan daha kapsayıcı 
bir sınıf tanımı yapılabilir. Böylece kapitalizmin temel çelişkisini yalnızca ücretli emekle 
sermaye arasına değil, emeğin tüm biçimleri ile sermaye ve yaşam arasına yerleştirmek 
mümkün olur (bkz. Von Werlhof, 2007). Zira kapitalizmin ideali bütün emek biçimlerini 
ücretli hale getirmekten ziyade, emeği, yaşamı ve doğayı en düşük maliyetle sermaye 

süreçlerinde yaşanan gelişmeler metal ve nadir toprak elementlerine olan ihtiyacı da 
arttırmakta, bu madenlerin stratejik önemini ve işlenmesi sırasında oluşan çevresel etkileri 
arttırmaktadır.  Enerji alanındaki dönüşüm, yalnızca çevresel değil, aynı zamanda 
jeopolitik bir mücadele alanıdır.

Bu kapsamda, Türkiye’nin enerji politikaları, küresel iklim krizinin etkilerini azaltma 
çabalarına uyum sağlarken aynı zamanda ulusal enerji bağımsızlığını ve toplumsal refahı 
güvence altına alacak şekilde yeniden inşası öncelikli konulardan biri olarak karşımıza 
çıkmaktadır. Mevcut piyasa temelli enerji üretim ve dağıtım sistemleri, halkın temel enerji 
ihtiyacını ucuz ve erişilebilir yollardan karşılanmasını kolaylamazken, özel sektör 
tekellerinin kâr odaklı politikalarına hizmet eden bir alış-veriş hattına dönüşmektedir. Bu 
bağlamda, Türkiye İşçi Partisi'nin sosyalist enerji politikaları, kamusal planlama modeli 
çerçevesinde yenilenebilir enerji kaynaklarına dayalı bir dönüşümü hedeflemelidir.

Bu ön çalışmada, Türkiye’nin günümüzdeki durumundan yola çıkarak gelecekteki enerji 
ihtiyaçlarının öngörülmesini ve yukarıdaki parametreleri göz önüne alarak, rüzgar, güneş, 
jeotermal, hidrojen ve gaz hidrat gibi Türkiye’nin sahip olduğu enerji potansiyellerinin 
kamusal yatırımlarla nasıl geliştirilmesi gerektiğini ele alınacaktır. Çalışma bir yandan da 
ulusal laboratuvarlar, bilim ve teknoloji odaklı Ar-Ge faaliyetleri, üniversitelerde enerji 
mühendisliği alanlarının genişletilmesi gibi stratejik adımların yol haritalarını 
kapsamaktadır. Avrupa Birliği’nin Yeşil Mutabakatı hedeflerini alt sınır kabul eden ancak 
özel sektöre bağımlı olmayan, kamusal bir enerji politikasını önceleyen, dönüşümden 
kaynaklanacak olası iş kayıplarına karşı adil geçiş çözümleri sunan, sendikal katılımı 
sağlayan bir yapı oluşturmak da dahil olmak üzere, Türkiye’nin sanayi ve enerji 
altyapısında köklü bir dönüşümü hedefleyen somut adımlara da bu çalışmada 
değinilmektedir.

Yapay Zeka için Tek Etik Model: Sosyalizm- Meltem Kolgazi ve Cüneyt Göksu

Yapay Zeka (YZ) teknolojisi, çağımızın en önemli teknolojik atılımlarından biri olarak 
yalnızca bir bilimsel yenilik değil, aynı zamanda toplumsal ve politik bir mesele olarak ele 
alınmalıdır. Kapitalist sistemde YZ teknolojileri, çoğunlukla ekonomik fayda sağlamak 
amacıyla, genellikle büyük şirketlerin ve güç sahiplerinin çıkarlarına hizmet etmektedir. 
Bugün, YZ genellikle kapitalist çıkarlarla şekillenmekte, büyük şirketler tarafından veriler 
üzerinde tekel kurulmakta, ya da izinsiz kullanılmakta ve bu durum toplumsal eşitsizliği 
derinleştirmektedir. Ancak, sosyalist bir bakış açısı ile YZ'nin toplumsal fayda sağlayacak 
şekilde, şe�af ve adil bir biçimde geliştirilmesi, bu teknolojinin toplumsal eşitlik sağlama, 
işçi sınıfının haklarını koruma ve güçlendirme aracı olarak nasıl kullanılabileceği önemli bir 
tartışma alanıdır.

YZ, sadece "insan benzeri" düşünme, öğrenme ve karar verme becerisine sahip olma 
iddialarıyla tanımlanmakla kalmaz, aynı zamanda toplumsal yapıyı etkileyen güçlü bir 
araçtır. Ancak günümüzde, bu “insan benzeri”lik, büyük ölçüde toplumsal yapıyı yansıtan 
bir kavramı ifade etmektedir. YZ teknolojisinin gelişimiyle birlikte, sınıf ayrımcılığı, ırkçılık, 
cinsiyet eşitsizliği ve ekonomik eşitsizlik gibi toplumsal sorunlar da aynı hızla devam 
etmekte, toplumsal yapıdaki bu özellikler YZ tarafından da yansıtılmaktadır. Bu nedenle, 
YZ'nin geliştirilmesi ve kullanımı, kapitalist çıkarlarla değil, toplumsal fayda ve adalet 
ilkeleriyle şekillendirilmelidir.  

Birçok YZ algoritması, verilerle eğitilmektedir ve bu veriler toplumsal yapıların 
önyargılarını taşıyabilir. Eğer YZ algoritmaları önyargılı verilere dayanarak eğitilirse, bu 
algoritmaların çıktıları da eşitsizliği ve adaletsizliği pekiştirebilir. Bu durumda, yapay 
zekanın toplumsal etkileri, sadece teknik bir sorun olmaktan çıkarak, aynı zamanda etik ve 
politik bir mesele halini alır. Sosyalist bir yaklaşım, bu tür algoritmaların şe�af ve adil bir 
şekilde yapılandırılmasını ve denetlenmesini gerektirir. Ayrıca, algoritmaların 
geliştirilmesinde sadece büyük şirketlerin değil, toplumu temsilen daha geniş bir kitleyi 

kapsayan bir kolektif yapı olmalıdır.

Bir diğer önemli etik mesele, YZ teknolojilerinin veri üzerindeki tekelidir. Veri, YZ’nin 
başarısı için kritik bir unsurdur ve veriyi kontrol eden şirketler, büyük bir ekonomik ve 
politik güç elde etmektedir. Sosyalist bir bakış açısı, kamusal verinin toplumun ortak malı 
olması gerektiğini savunur. Bu noktada, büyük şirketlerin kamusal veriyi tekelleştirerek, 
bireylerin mahremiyetini ihlal etmesi ve çıkarlarını toplumun önünde tutması, kapitalizmin 
yol açtığı sorunlardandır. Toplumsal faydayı gözeten bir yaklaşım, kamusal verilerin şe�af 
ve adil bir şekilde yönetilmesini ve toplumun yüksek yararını gözetmesini sağlar.

YZ’nin üretim süreçlerinde de önemli etik sorunlar ortaya çıkmaktadır. Kapitalist sistemde 
YZ, iş gücünü otomatikleştirerek işçi sınıfının daha da sömürülmesine yol açabilir. Bu 
durum, özellikle beyaz yakalı işçilerin işlerini kaybetmesi ve sosyal eşitsizliğin artması riski 
taşır. Ancak sosyalist bir perspektiften bakıldığında, YZ, işçi sınıfının çalışma koşullarını 
iyileştirmek için kullanılabilir. Çalışma saatlerinin azaltılması, iş kazalarının önlenmesi ve 
işçi haklarının korunması gibi konularda YZ’nin potansiyelinden yararlanmak, toplumsal 
refahı artırmak için önemli fırsatlar sunabilir.

YZ’nin toplumsal yararları, sadece ekonomik değil, aynı zamanda eğitim, sağlık ve sosyal 
hizmetlerde de kendini gösterir. Bu alanlarda, YZ teknolojileri, daha erişilebilir ve adil 
hizmetler sunmak için kullanılabilir. Ancak bu dönüşüm süreci, yalnızca kapitalist sistemin 
sınırları içinde değil, sosyalist bir düzenin inşa edilmesiyle mümkün olacaktır. YZ’nin 
sosyalist bir perspektifle geliştirilmesi ve kullanılması, toplumsal eşitlik sağlama yolunda 
önemli bir araç olabilir. Ayrıca, YZ’nin toplumsal yapıyı dönüştürme potansiyeli, işçi 
sınıfının karar süreçlerinde daha fazla söz sahibi olmasını sağlayacak bir araç olarak 
kullanılabilir. 

Sonuç olarak, yapay zekanın etik bir şekilde uygulanması ve toplumsal yapıya faydalı 
olması için sosyalist bir yaklaşım gereklidir. YZ’nin gelişimi, yalnızca teknolojik bir olgu 
olmaktan çıkarak, toplumsal yapıyı dönüştürebilecek bir potansiyele sahip olabilir. Bu 
potansiyelin en iyi şekilde kullanılabilmesi için, YZ’nin şe�aflık, adalet, eşitlik ve toplumsal 
fayda ilkeleri doğrultusunda yapılandırılması ve denetlenmesi gerektiği unutulmamalıdır.

TİP BİLİM KURULU ÇALIŞTAYI BİLDİRİLERİ


